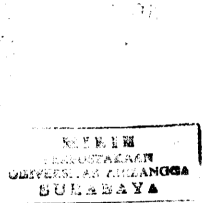
# **DISERTASI**

# **POLITIK IDENTITAS**

Studi Kualitatif Tentang Konstruksi Identitas Politik Etnik Mandar





**GUSTIANA A KAMBO** 

PROGRAM PASCASARJANA UNIVERSITAS AIRLANGGA SURABAYA 2007

Disertasi

Politik Identitas: Studi ...

Gustiana A Kambo

# POLITIK IDENTITAS

Studi Kualitatif Tentang Konstruksi Identitas
Politik Etnik Mandar

# DISERTASI

Untuk memperoleh Gelar Doktor dalam Program Studi (Imu Sosial Pada Program Pascasarjana Universitas Airlangga

Telah dip**ertaha**nkan di hadapan Panitia **Ujian** Doktor Terbuka

> Pada hari : **Sen**in Tanggal : 6 Agustus 2007

Pukul 10. WIB

Oleh:

GUSTIANA A KAMBO MM: 090214952-D

Rolitik Identitas: Studi

Disertasi

Gustiana A Kambo

### **LEMBAR PENGESAHAN**

# Disertasi ini telah disetujui Pada tanggal 13 Agustus 2007

**Promotor** 

Prof. Ramlan Surbakti, Ph.D NIP 130 701 133

seeronis.

Ko-Promotor (1)

Daniel T. Sparringa, Ph.D

Dand Mospany 5

NIP 131 558 575

Ko-Promotor (2)

Dr. Armin Arsyad, MSi

NIP 131 961 985

## Telah Diuji pada Ujian Disertasi Tahap I (Tertutup) Tanggal 14 April 2007

## **PANITIA PENGUJI DISERTASI**

KETUA: Prof. Dr. Hotman M. Siahaan

ANGGOTA: Prof. Ramlan Surbakti, M.A, Ph.D.

Daniel T. Sparringa, Ph.D

Dr. Armin Arsyad, M.Si

Prof. Soetandyo Wignjosoebroto, M.P.A.

Prof. Dr. L. Dyson, M.A

Dr. F.X. Eko Armada Riyanto CM

Ditetapkan dengan Surat Keputusan Rektor Universitas Airlangga No: 6096/J03/PP/2007

Tanggal: 19 Juli 2007

Disertasi Politik Identitas: Studi ... Gustiana A Kambo



### **UCAPAN TERIMA KASIH**

Kebahagiaan yang tidak ternilai saat penulis sebagai seorang mahasiswa telah mendekati tahap penyelesaiaan studi. Dalam penyelesaiannya semua berkat ke-Ridho-an dari Allah SWT yang maha pengasih dan maha penyayang kepada hambanya yang lemah ini. Namun dengan segala ikhtiar dan tidak putus asa, penulis tetap berusaha dan akhirnya dapat menyelesaikannya.

Dengan kerendahan hati, penulis menyadari akan kelemahan dan keterbatasan dalam menyempurnakan disertasi ini, baik dari segi waktu, tenaga dan pikiran. Sulit membayangkan, disertasi ini dapat selesai jika tanpa bantuan, bimbingan dan arahan dari berbagai pihak. Sehingga melalui kesempatan ini penulis menyampaikan penghargaan dan terima kasih kepada pihak-pihak yang telah membantui penyelesaian disertasi ini.

Kepada Prof. Ramlan Surbakti, M.A., Ph.D, ucapan terima kasih yang mendalam selaku Promotor, yang ditengah-tengah tugas beratnya sebagai wakil ketua KPU dan di sela-sela waktu mengajarnya sebagai dosen Unair, beliau selalu intens membimbing dan mengarahkan pikiran penulis, walaupun mungkin beliau terkadang harus sabar menghadapi penulis yang selalu mengejarnya.

Tak terhingga terima kasih penulis ucapan sepenuhnya kepada Kopromotor (1) Daniel T. Sparringa, Ph.D, yang senantiasa meluangkan waktunya untuk membimbing, memberi arahan dan kritikan serta memberi literatur-literatur pada penulis. Beliau begitu berarti, karena berkat beliaulah sehingga penulis memberanikan diri untuk mendaftar kembali melanjutkan studi ke jenjang S3. Segala motivasi, dukungan dan rekomendasi telah diberikan kepada penulis, adalah sangat bahagia penulis menjadi murid beliau. Ada nasehat beliau yang selalu penulis ingat, "Gusti, ada saatnya cobaan itu begitu berat. Kalau kau bisa mengatasinya, kau akan bertambah kuat. You'd better take it easy for a while. All the best for you".

Demikian pula secara khusus penulis ucapkan terima kasih kepada Ko-promotor (2) Dr. Armin Arsyad, M.Si, yang demikian tenang menghadapi penulis yang terkadang lemah dan putus asa. Terkadang beliau sangat keras saat membimbing dan mengarahkan pikiran penulis, selalu mengingatkan untuk segera memperbaiki disertasi jika telah mendapat bimbingan dari Promotor maupun Ko-promotor. Tanpa adanya "pengawasan" yang ketat beliau, mungkin jangka waktu studi ini akan jauh lebih lama. Beliau selalu mengingatkan penulis untuk segera kembali ke Surabaya jika penulis ada di Makassar.

Terima kasih pada pemerintah, khususnya yang memberi dukungan finansial berupa bantuan Beasiswa Program Pascasarjana (BPPs). Ucapan terima kasih pula penulis haturkan pada Rektor Universitas Airlangga Prof.

Dr. H. Fasich, Apt, dan mantan Rektor Prof. Dr. Med. H. Puruhito, dr. Sp.B., serta direktur Program Pascasarjana Universitas Airlangga Prof. Dr. Muhammad Amin, dr., Sp.P, yang telah memberi kesempatan kepada penulis untuk menempuh dan menyelesaikan Program Doktor di Program Pascasarjana Universitas Airlangga Surabaya. Ungkapan terima kasih juga sampaikan kepada Ketua Program Studi Ilmu Sosial Prof. Dr. Hotman Siahaan atas kesempatan dan memberi ilmu pengetahuan serta saran-saran yang diberikan untuk membantu penulis menyelesaikan studi.

Terima kasih kepada para dosen pengajar Ilmu Sosial Pascasarjana Airlangga, Prof. Soetandyo Wignjosoebroto, M.P.A. Dede Oetomo., M.A., Ph.D., Dr. Edi Suhardono, M.A., Dr. H.J. Glinka, Dr. FX. Eko Armada Riyanto yang telah memberikan pijakan teori dalam ilmu sosial, juga kepada dan Prof. Dr. L. Dyson, yang tidak henti-hentinya mengingatkan penulis agar tetap sabar dan selalu menjaga kesehatan selama menyelesaikan studi, penulis terkesan dengan segala kebaikannya.

Rasa terima kasih dan penghargaan penulis haturkan kepada Rektor Universitas Hasanuddin, Prof. Dr. Idrus Paturusi dan mantan Rektor Prof. Dr. Radi A.Gani. Dekan Fakultas Ilmu sosial dan Ilmu Politik Dedy Tikson, Ph.D. dan mantan Dekan Prof. Dr. Tahir Kasnawi M.A dan Prof. Dr. Hafid Cangara MSc, yang mengizinkan penulis untuk melanjutkan pendidikan ke Program Doktor Ilmu Sosial Universitas Airlangga. Hanya dengan izin dan bantuan beliau sehingga penulis dibebaskan dari segala tugas-tugas akademik. Terkhusus pula ucapan terima kasih penulis haturkan kepada Prof. Dr. H. Mappa Nasrun, MA mantan Dekan FISIP Unhas dan mantan Atase Kebudayaan RI di Washington. Sewaktu menjadi Dekan, beliau telah memberikan kesempatan kepada penulis untuk menjadi staf pengajar pada Fisip Unhas, karena beliau memilih penulis menjadi salah satu staf pengajar di Fisip Unhas tidak melalui jalur kedekatan, akan tetapi melalui seleksi yang sangat ketat. Sekali lagi terimakasih yang dalam karena melalui kesempatan yang diberikan tersebut, penulis dapat melanjutkan studi hingga jenjang pendidikan doctor.

Terima kasih penulis sampaikan secara pribadi kepada rekan-rekan di Program Doktor Ilmu Sosial angkatan 2002, atas persahabatan, kekompakan dan motivasi yang selalu diberikan, Drs. Karti Soeharto, M.Pd., Drs. Lamber Tokan, M.S., Drs. Pono Soebiyanto, M.Si., Drs. Dison Mulyadi, M.Si., Drs. Fredik Fernandez, M.Pd., Drs. Teguh Priyo Sadono., M.Si., Drs. Muharjono, M.Si., Drs. Sutiyono, M.Hum., Drs. Andreas Noak, M.Si., serta Drs. Sunu Catur, M.Hum dan Drs. Ubaidillah, M.Ag., sama-sama penulis mengambil MKPD di Jakarta, segala penderitaan menjadi kebersamaan kami bertiga. Juga terima kasih pada senior-senior Ilmu Sosial, Dr. Eka Suaib, M.Si, Dr. Ali Machan Moesa, M.Si., Dr. Suko Susilo., Dr. Machya Astuti Dewi, M.Si,

Soenyono, M.Si, yang selalu saling memberi semangat dan terkadang harus antri dengan penulis menunggu giliran konsultasi dengan promotor.

Perkenankan pula penulis menyampaikan terimakasih sedalamnya kepada Dr. H. Muhammad Nur, SH, M.Si yang telah banyak memberikan arahan kepada penulis untuk tidak berputus asa, selalu memberi semangat diakhir-akhir perjuangan penulis. Juga kepada Dr. H. Soenyono, SH, M.Si atas segala bantuannya yang tidak ternilai harganya dan bahkan sempat mencarikan literature untuk penulis ditengah-tengah kesibukannya sebagai Kepala Badan Pemberdayaan Masyarakat Propinsi Jawa Timur. Kepada Dr. Nasruddin, M.Si dan Yudi Setiawan, SH, M.Si yang selama ini selalu memotivasi penulis. Terakhir pada kanda Dr. Muhammad S.IP, M.Si, sebagai kakak yang selalu setia mendengarkan segala keluhan penulis selama bersama-sama studi di Unair sekalipun yang bersifat pribadi.

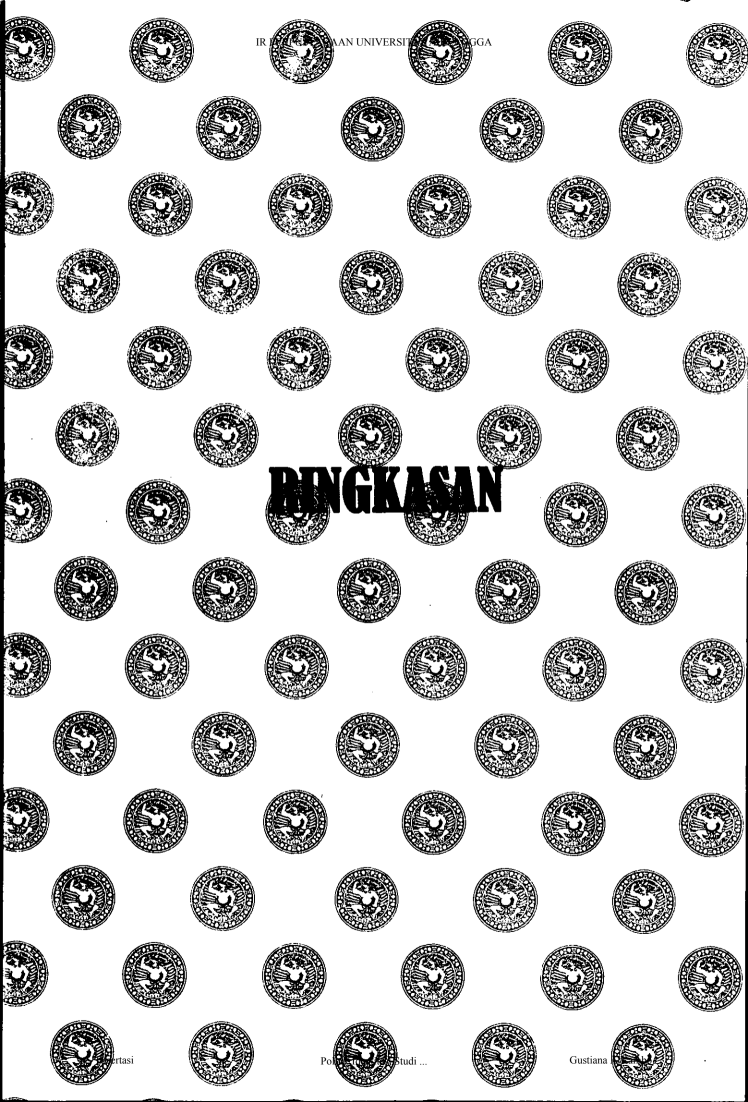
Sebagian besar penelitian tidak mungkin terlaksana tanpa dorongan dari banyak tokoh Komite Aksi Pembentukan Propinsi Sulawesi Barat (KAPP-Sulbar) dari ketua sampai anggota, terkhusus kepada Drs. Syahrir Hamdani yang telah begitu banyak membantu penulis dalam menjebatani untuk bertemu dengan para tokoh-tokoh tersebut, terima kasih sepenuhnya penulis ucapkan. Selain itu juga kepada rekan-rekan elite intelektual diluar etnik Mandar, dengan segala kerelaan waktu dan pikirannya masih sempat menerima penulis untuk mewawancarai. Termasuk rekan-rekan dari Jurusan Politik Pemerintahan yang telah banyak memberikan dorongan dan motivasi, terkhusus Dr. Kausar Bailusy, MA. Drs. Muhammad Saad, MA. Drs. A. Yakub, M.Si, Dra. Hj. Nurlina, M.Si serta kanda Dr. Jayadi Nas, M.Si dan Ariana Yunus, SIP, M.Si.

Rasa kekeluargaan dan persaudaraan yang dalam penulis tujukan pada segenap penghuni Kalidami III/14 khususnya pada Ibu H. Suad Arsyad beserta anak-anaknya Ibu Sarah, Mbak Nasrah, Mbak Ida dan Mbak Herlina. Demikian juga kekompakan dari adik-adik penghuni di Kalidami yang selama ini menjadi penghibur dari runtinitas belajar, Yasin, Reza, Fanni, Mutia, Kiki, Lidia, Widia, Diah dan Ranni yang banyak membantu, Rahma dan Marni sebagai teman curhat penulis setiap hari. Tak lupa juga pada teman kos sebelah kamar Ibu Nanny yang bersama-sama penulis mengarungi penderitaan saat studi.

Terima kasih yang tulus dan dalam kepada kakak-kakak penulis Muntiani Anwar, S.H, Surahmat Anwar, S.H, Sudarmalik Anwar, S.Hut, M.Hut, dan adikku Ernawati Anwar, A.Md., yang senantiasa sabar mendengarkan segala keluhan penulis dan selalu memberikan doa restu dan dorongan untuk tetap semangat dan tegar menghadapi segala tantangan dan ujian dalam menjalani studi. Demikian juga dengan ipar-ipar penulis Yopi Haya, S.H, M.Not, Munisa, S.Si, M.Si., Rini Karno, S.Hut dan Sugianto. D.Tk.

dalam penulis sangat cinta vang Penghargaan dan rasa persembahkan kepada kepada kedua orang tua Ayahanda Muhammad Anwar Kambo (Almarhum) dan Ibunda Rosidah Sardi (almarhumah) yang selama hidupnya tiada henti-hentinya selalu mendoakan kesuksesan dan kebahagiaan pada anaknya. Walaupun beliau berdua tidak sempat menemani dan menyaksikan keberhasilan penulis, akan tetapi segala petuah, dan kasih sayangnya, selama ini telah menemani penulis dalam mengarungi hidup. Tidak lupa pula, penghargaan dan rasa sayang yang tulus "kandaku," yang selama ini setia selalu dipersembahkan kepada mendengarkan segala keluhan-keluhan dan tangisan penulis, segala kasih sayang dan pengertiannya adalah bagian dari hidup penulis, dan semoga beliau selalu hadir menemani penulis hingga akhir hayat, demikian pula penulis semoga selalu ada disampingnya dalam suka maupun duka.

Kepada Allah penulis memohon semoga semua pihak yang telah membantu, memberi bimbingan, arahan dan doa restunya, dilimpahkan pahala yang berlipat ganda dan dicatat sebagai ibadah di sisi-Nya. Amin.



#### **RINGKASAN**

# POLITIK IDENTITAS Studi Kualitatif Tentang Konstruksi Identitas Politik Etnik Mandar

#### Gustiana A Kambo

Otonomi daerah telah memberi tempat yang baik bagi etnik tertentu untuk menunjukkan identitas politiknya. Identitas politik etnik dikonstruksi oleh elite dalam melakukan tindakan-tindakan yang terkait pada kepentingan wilayah etnik. Sebagian elite memandang etnisitas sebagai alat untuk mempertahankan kekuasaan, persaingan untuk memperoleh sumber daya, menciptakan solidaritas dan kebersamaan, mengukuhkan dan memperkuat identitas, serta membedakan dengan kelompok etnik yang lain.

Ada dua pertanyaan dalam penelitian ini, yaitu; pertama, bagaimanakah kelompok etnik Mandar mengkonstruksi identitas mereka? Apa sajakah yang menjadi elemen penting etnik Mandar, dan mengapa identitas etnik itu penting bagi mereka secara politik dan sosial? Kedua, betulkah formasi identitas etnik Mandar merupakan sebuah project identity yang tidak terpisahkan dari proses pembentukan propinsi Sulawesi Barat?. Pertanyaan penelitian ini dijawab dengan menggunakan metode kualitatif.

Metode kualitatif yang digunakan merujuk pada interaksi simbolik yang merupakan bagian dari perspektif konstruksionis. Metode ini dilakukan dengan menghimpun bahan-bahan di lapangan melalui *indepth interview* (wawancara mendalam) sebagai kekuatan data, *observasi* (pengamatan) berperan serta, dan penelusuran dokumen dari berbagai sumber. Analisis dilakukan dengan metode *understanding* of *understanding*, yaitu data yang telah diperoleh dari subjek penelitian dan informan merupakan *first order understanding*, data tersebut dibaca ulang dan dipahami melalui pemikiran dasar interaksi simbolik Mead dan dipertegas oleh konsep dari Blumer, yang merupakan *second order understanding*. Sementara pemahaman akan peristiwa-peristiwa yang mendukung konstruksi identitas dipahamami sebagai *third order understanding*.

Studi ini mengambil setting pada komunitas etnik Mandar, yang sebelumnya bergabung dalam wilayah Sulawesi Selatan. Etnik ini secara historis pernah berjaya pada masa kerajaan Balanipa, yang kemudian membentuk konfederasi dengan 14 kerajaan lain di wilayah Mandar dengan sebutan Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu. Dalam perkembangannya etnik ini berusaha mengukuhkan kehormatan etnik dan

sejarah dengan melepaskan diri dari propinsi induknya (Sulawesi Selatan) dan membentuk propinsi baru, yaitu propinsi Sulawesi Barat.

Provinsi Sulawesi Barat terbentuk tidak lepas dari konstruksi politik sebagian elite yang berupaya mereduksi dan memanipulasi kepentingannya menjadi sebuah keinginan mengatasnamakan masyarakat Mandar untuk mendapatkan kembali (re-invented) hak –hak kepemilikan etnik dan hak kepemilikan sejarah. Bertitik tolak dari pemahaman tersebut, dapat disimpulkan bahwa pemikiran, perilaku dan tindakan komunitas etnik Mandar, khususnya yang dibangun elite bertujuan untuk memproduksi kesadaran aktif politik etnik.

Terdapat dua kesimpulan umum dalam penelitian ini, pertama, identitas yang dikonstruksi oleh elite sangat jelas bertujuan untuk menjaga dan mengamankan kehormatan etnik, dalam hal ini etnik dijadikan sebagai sumber identitas masyarakat Mandar. Identitas Mandar menjadi sangat penting sebagai pemersatu ketika diperhadapkan pada kondisi marginalisasi etnik dalam memperoleh akses politik dan ekonomi. Identitas Mandar dibangun dengan merespon kembali elemen kecintaan dan simbol utama seperti pada masa kejayan Mandar pada ke-16 yang lalu. Kedua, konstruksi yang dilakukan oleh elite merupakan indikasi politik identitas yang menempatkan Mandar sejajar dengan etnik lain di Sulawesi Selatan. Artinya, terbentuknya provinsi Sulawesi Barat menunjukkan bahwa Mandar sama dengan etnik lain yang memiliki komunitas sendiri yang patut untuk diperhitungkan. Dengan demikian konstruksi identitas Mandar merupakan pengakuan etnik dan politik sekaligus.

Secara teoritis, penelitian ini memperkuat perspektif konstruktivis, bahwa segala tindakan komunitas etnik Mandar dalam hubungannya dengan etnik lain dapat diterjemahkan melalui perspektif interaksi simbolik. Teori ini berusaha memahami perilaku manusia sebagai proses keterlibatan individu dengan mempertimbangkan ekspektasi orang yang berinteraksi dengan mereka, sekaligus memahami makna dibalik perilaku interaksi tersebut. Sementara itu dalam rangka pengupayaan identitas, dalam penelitian ini dimotori oleh elite (baik elite intelektual maupun tradisional) dapat ditelusuri melalui pemikiran Bradley, Hale dan Castell, bahwa tindakan elite tersebut sebagai bentuk keinginan kaum minoritas dan termarginal untuk memperoleh hak-haknya.

Studi ini menghasilkan pemahaman teoritik tentang perilaku elite yang mengatasnamakan etnik untuk mendapatkan kembali (re-invented) identitas yang dianggap terkubur. Etnisitas kenyataannya meleburkan saling silang kepentingan politik dan etnik, karena keduanya merupakan legitimasi untuk memperoleh identitas. Pemahaman seperti ini dalam studi identitas etnik dikategorikan dalam perspektif konstruktivis-interpretivis (instrumentalis) (Bradley, 1997; Hale, 2004; Castell, 2004). Inti dari perspektif ini

menyebutkan bahwa identitas etnik adalah sesuatu yang muncul tidak secara alamiah, karena keberadaannya merupakan sumber politik sekaligus sebagai instrumen artikulasi politik demi kepentingan individu dan kelompoknya.

Rujukan penelitian ini tidak lepas dari penelitian dengan pendekatan konstruktivis (dapat dilihat pada hal 23). Disimpulkan dari penelitian tersebut, bahwa sumber identitas dapat diperoleh dari berbagai latar belakang antara lain: agama, ras, kultur, profesi ataupun etnik. Berlatar belakang etnik, baik hasil penelitian Hoshaour, Stokwell maupun Suparlan melihat bahwa kecenderungan identitas dari sumber etnik merupakan salah satu pemicu timbulnya konflik. Bahkan dimanfaatkan dalam mengejar kekuasaan rezim tertentu untuk kebebasan etniknya. Sementara dalam penelitian ini, identitas yang dimunculkan oleh etnik Mandar diupayakan dengan damai dan tidak menimbulkan konflik, walaupun pada akhirnya juga mengejar kekuasaan etnik, akan tetapi tidak disertai dengan rezim kekuatan Mandar. Dengan kata lain penelitian ini selain menyempurnakan penelitian etnik Hoshour, Stokwell dan Suparlan, juga meneguhkan adanya pemikiran teritorialisasi identitas sebagai pembentukan daerah administratif dengan pemisahan diri secara politik dari kelompok dominan melalui perspektif konstruktivis.

#### SUMMARY

# IDENTITY POLITICS The Qualitative Study on Identity Construction of Mandar Ethnic

#### Gustiana A Kambo

A regional autonomy provides a favorable place for certain ethnic group for showing their political identity. The ethnic group's political identity is contructed by local ruling elite in carrying out any actions related to the regional interests. Some elites intentionally take an advantage of the ethnicity as their tool to sustain their power, seize resources, create solidarity and collectivity, reinforce identity, as well as differentiate their ethnic groups from other ethnic groups.

This research is carried out to answer two questions. In the first place, how the Mandar ethnic group construct their ethnic identity? What are essential elements existing in the Mandar ethnic, and why the ethnic identity is very important for them both in political and social senses? Second, does the formation of the Mandar ethnic identity represent a project identity that becomes an integral part of the process in forming West Sulawesi province? These question are answered using a qualitative method.

The qualitative method used in the research is based on symbolic interaction that becomes a significant part of the contructivist perspective. The data are collected through *in-depth interview*, participant observation, and documentation. The data are analized using *understanding* of *understanding* method. This means that those data gathered from the subjects and key informants account for first order uderstanding. These data are then reinterpreted and understood through basic ideas of Mead's symbolic interaction and supported by Blumer's concepts. In this point, these data constitute *second order undertanding*. In the same manner, the understanding of some events that support the identity construction is considered as *third order understanding*.

The research takes Mandar ethnic group as *social setting* in which Mandar ethnic previously becomes the part of South Sulawesi. Historically, this ethnic had ever reached their glory period in the course of Balanipa kingdom, which then established a confederation with other 14 kingdom in Mandar region where in later days they are known as *Pitu Ba'bana Binanga and Pitu Ulunna Salu*. In subsequent developments, the ethnic group

strengthens their ethnic honor and historicity by establishing a new and distinct province recently more known as West Province.

A formation of West Sulawesi province is closely related to the local ruling elite's political construction that attempt to reduce and manipulate their own interests on behalf of Mandar community with a single purpose of reinventing the ethnic group's rights and historicity ownership. With respect to this understanding, it is concluded that thoughts, behaviors asnd actions of Mandar ethnic group, particularly those put into force by the elite, are deliberately designed to produce the active awareness of the ethnic politics.

There are two conclusions in this research. First, an identity under construction by the elite is intentionally designed to protect and secure the ethnic group's dignity and honor. Consequently, the ethnic is made as a source of Mandar's identity. The Mandar's identity becomes a very important as the unifying force when their community is placed in minority position and always marginalized in gaining an access to the political and economic spheres. The Mandar's identity is revitalized by giving a response to, and reminding, the Mandar greatness as materialized in the Mandar kingdom in the past which had reached the symbol of the glorious Mandar. Second, the local ruling elite have constructed the ethnic identity and carried on the identity politics by placing Mandar as equal to other ethnic groups present in South Sulawesi. This suggests that through the formation of a new province named as West Sulawesi, the Mandar ethnic group doesn't differ from other ethnic groups and has a separate and distinct community on their own side. Thus, their identity construction represent the ethnic and political recognition as well.

In theoretical sense, these research findings give a support to contructivist perspective, saying that all actions put into effect by the Mandar ethnic group in connection with other ethnic groups can be understood using a symbolic interaction perspective. This theory tries to comprehend the human behavior as process of the the individual involvement by taking into consideration of the expectations of other people to whom thy have interaction, and apprehend the meaning beyond such a social interaction. To the same extent, the identity construction under pioneer of and undertaken by the elite (both intellectual and traditional elite) can be dated back to the ideas of Bradley, Hale and Castell, arguing that those elite's actions represent the shared wishes or desires of the minority and marginal groups to recover and reinvent their rights.

This research generates a theoretical understanding on the elite's behavior that have taken some actions on behalf of the ethnic group's common interests with the purpose of reinventing their identity which they consider as disappearing. In fact, the ethnicity has united or integrated some different and conflicting political and ethnic interests since those political and

ethnic interests serve as a legitimacy and justification to obtain the identity. Such an understanding in the study of ethnic identity belong to constuctivist-interpretivist (instrumentalis) perspective (Bradley, 1997; Hale, 2004; Castell, 2004). Essentially, the perspective says that the ethnic identity doesn't occur naturally, since its presence becomes a source of political issues and serves as an instrument of political articulation for the sake of the individual and groups' interests.

The research, of course, owes to some similar researches using constructivism approach (see page 23). By and large the results from these researches conclude that the sources of identity may derive from, among others, religion, race, culture, occupation and ethnic backgrounds. Regarding the ethnic background, the results of Hoshaour, Stokwell and Suparlan reveal that an identity resulting from the ethnic "source" tend to raise a conflict and such identity may be used by the elite to pursue and acquire the political power in their efforts to make their ethnic group independent. However, in this research, the Mandar ethnic group constructs their ethnic identity in peaceful manner without any violent encounters or conflicts, although they ultimately seek to pursue the power for their ethnic group's interests, but without any violent actions. In other words, this research in addition to making perfection to the studies of ethnic as done by Hoshaour, Stokwell and Suparlan, it also corroborates the ideas of identity territorialization as the administrative area formation by making political differentiation from the dominant group through constructivism approach.



#### **ABSTRAK**

# POLITIK IDENTITAS Studi Kualitatif Tentang Konstruksi Identitas Politik Etnik Mandar

#### Gustiana A Kambo

Penelitian ini diarahkan untuk memahami kompleksitas dinamika politik lokal yang berlatarbelakang identitas dan etnisitas. Dinamika ini terjadi di wilayah etnik Mandar sebagai refresentasi dari Sulawesi Barat. Masalah penelitian yang dikemukakan, pertama, bagaimanakah kelompok etni Mandar mengkonstruksi identitas mereka? Apa saja yang menjadi elemen penting etnik Mandar, dan mengapa identitas etnik itu penting bagi mereka secara politik dan sosial? Kedua, betulkah formasi identitas etnik Mandar merupakan sebuah project identity yang tidak terpisahkan dari proses pembentukan propinsi Sulawesi Barat?

Perspektif konstruktivis yang digunakan dalam penelitian ini mendeteksi keinginan para elite yang mengatasnamakan masyarakat Mandar untuk mendapatkan kembali (re-invented) hak —hak kepemilikan etnik dan hak kepemilikan sejarah. Bertitik tolak dari perspektif etnik konstruktivis, dapat dipahami bahwa pemikiran, perilaku dan tindakan komunitas etnik Mandar, khususnya yang dibangun elite bertujuan untuk memproduksi kesadaran aktif politik etnik.

Hasil penelitian yang diperoleh, yakni pertama, identitas yang diproduksi oleh elite (yang mengatasnamakan etnik) diterjemahkan sebagai suatu proses kepentingan kelompok etnik untuk menjaga, mengamankan kehormatan etnik. Dengan demikian etnik adalah sumber identitas. Kedua, konstruksi oleh elite, merupakan tindakan politik identitas menempatkan Mandar kembali sejajar dengan etnik lain di Sulawesi Selatan. Sehingga konstruksi identitas tersebut merupakan pengakuan etnik dan politik sekaligus.

Konstribusi penting dari disertasi ini adalah perilaku yang membangkitkan kehormatan etnik melalui elemen-elemen identitas. Konstruksi atas elemen-elemen tersebut merupakan perwujudan dari rasa ketidakadilan menempatkan Mandar sebagai sub etnik yang kurang mendapat kesempatan politik di Sulawesi Selatan. Dengan kondisi tersebut, etnisitas menjadi penting dan ditempatkan sebagai sesuatu yang dibutuhkan

dalam menimbulkan solidaritas etnik sebagai pengikat sekaligus sebagai pembeda dan pengada dengan etnik yang lain.

Alasan tindakan komunitas etnik Mandar dalam mengkonstruksi identitasnya terkait interaksinya dengan etnik lain dapat dihubungkan dengan perspektif interaksi simbolik ala Mead dan Blumer. Sedang pengupayaan identitas yang dimotori oleh elite (baik elite intelektual dan tradisional) dapat dilihat dari teori Bradley, Hale dan Castell. Bahwa tindakan elite tersebut sebagai bentuk keinginan kaum minoritas dan termarginal untuk memperoleh hak-haknya. Teori interaksi simbolik yang berpendapat bahwa kehormatan etnik yang dikukuhkan oleh elite dipahami sebagai pemikiran Blumer, merupakan terjemahan dari tindakan interpretif dalam rangka penunjukkan diri etnik (self indication). Sementara Teori Bradley, Hale dan Castell diterjemahkan sebagai pespektif konstruktivis -interpretivis (instrumentalis) Inti dari perspektif ini menyebutkan bahwa identitas etnik adalah sesuatu yang muncul tidak secara alamiah, tetapi diupayakan untuk dapat mempertahankannya, mengamankannya, dan menjaganya agar tetap eksis.

Dengan merujuk pada penelitian Hoshaour, Stokwell dan Suparlan memandang identitas bersumber dari etnik, maka etnik dapat dijadikan sebagai salah satu sumber pemicu timbul konflik dan bahkan etnik dapat dimanfaatkan sebagai salah satu jalan dalam mengejar kekuasaan rezim tertentu. Dalam penelitian ini, identitas yang dikonstruksi merupakan kerja keras dari etnik Mandar dengan pengupayaan secara damai dan menghindarkan dari aspek-aspek yang dapat menimbulkan konflik. Akhirnya dapat dikatakan bahwa penelitian ini menyempurnakan penelitian etnik Hoshour, Stokwell dan Suparlan, sekaligus meneguhkan pemikiran teritorialisasi identitas etnik Mandar sebagain dari politik identitas yang merujuk pada perspektif konstruktivis.

**Kata kunci:** konstruktivis, identitas, etnisitas, elite, minoritas, marginal, politik identitas.

#### **ABSTRACT**

# IDENTITY POLITICS The Qualitative Study on Identity Construction of Mandar Ethnic

#### Gustiana A Kambo

The purpose of this research is to have a comprehensive understanding of the complexity and dynamics of the local politics underlying the identity and ethnicity. This situation occurs in a social setting of Mandar ethnic group as the representation of West Sulawesi. The research is designed to answer two questions. First, how the Mandar ethnic group construct their identity? What are essential elements existing in the Mandar ethnic, and why the ethnic identity is very important for them both in political and social senses? Second, does the formation of the Mandar ethnic identity represent a *project identity* that become an integral part of the process in forming West Sulawesi province?

The constructivism perspective put into use in the research reveals the desires of the local elite carrying out yheir actions on behalf of Mandar ethnic group's common interest to reinvent the ethnic rights and historicity ownership. With respect to this understanding, it is concluded that thoughts, behaviors and actions of Mandar ethnic group, particularly those put into force by the elite, are deliberately designed to produce the active awareness of ethnic politics.

The results show that, first, an identity produced by elite (who does so on behalf of the ethnic group) is translated into the ethnic group's common interest in associated with their efforts to sustain and secure the ethnic honor and dignity. Consequently, the ethnic identity and carried on the identity politics by placing Mandar as equal to other ethnic present in South Sulawesi. Thus, the identity construction reprents the ethnic and political recognition as well.

A fundamental contribution the research may give to the body of social sciences is that certain behaviors can revitalize the ethnic honor and dignity through elements of identity. This identity construction may reflect an injustice of the competent authorities that have placed Mandar as minor ethnic group who is seriously lacked of an access to political opportunities in South Sulawesi. In this context, ethnicity is employed to raise the vibrant solidarity

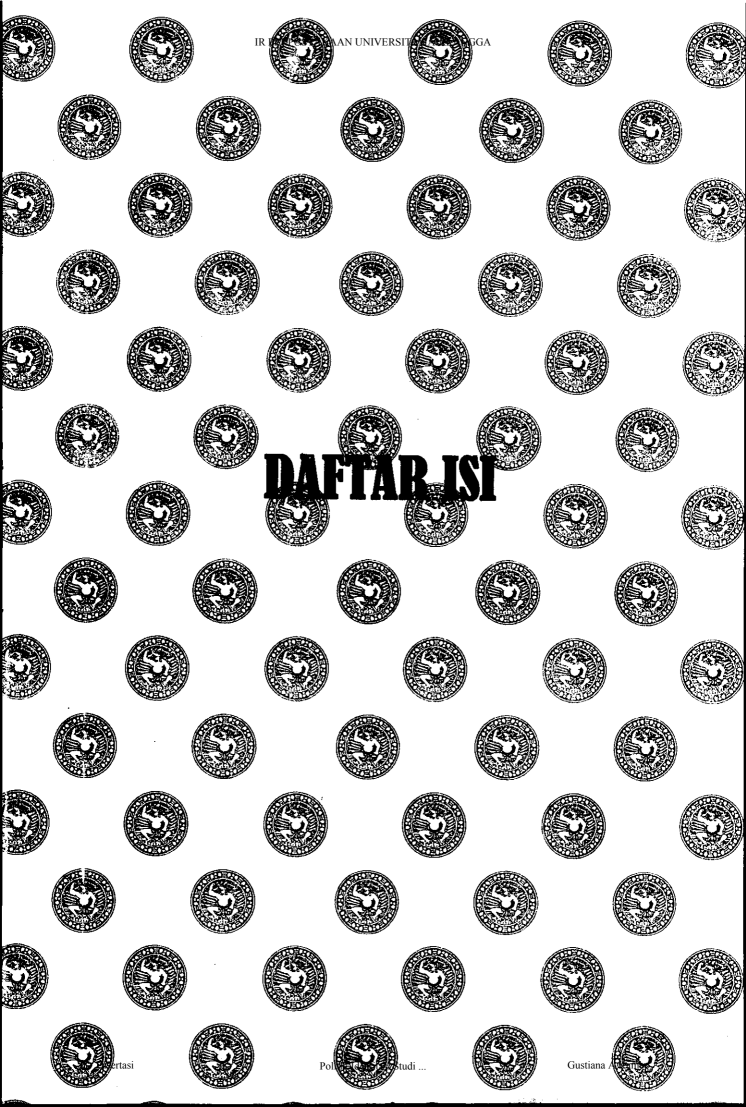
among ethnic people. Thus, the ethnicity becomes unifying and discriminating factors from other ethnic groups.

Some reasons behind the identity construction in Mandar ethnic group relative to their ethnic group may be attributed to symbolic interaction point of view from Mead and Blumer. In like manner, any effors in line with the identity contruction under control of the elite (both intellectual and traditional elite) can be dated back to the theories of Bradley, Hale and Castell, arguing that tose elite's actions reperesent the sahred wishes of the minority and marginal groups to reinvent their rights. The symbolic interaction theory from Blumer say that the ethnic honor as built and reinforced by the elite is the translation from interpretive actions in associated with the ethnic self-indication. Conversely, theory of Bradley, Hale and Castell is translated as contructivist-interpretivist (intrumentalist) perspective. The perspective states that the ethnic identity doesn't happen naturally, since there are intentional efforst from the elite or other community members to maintain, secure and guard the ethnic identity in order that it remains to exist.

As for the finding of Hoshour, Stokwell and Suparlan declaring that the identity may take a source from ethnic, then the ethnic can be either as the source of conflict trigger or can be employed as the way to pursue and grab the political power. In this research, Mandar ethnic group has profoundly constructed their identity in peaceful manner without involving any violent conflicts. Thus, the finding of this research give a support to Hoshour, Stokwell and Suparlan's research and corroborate the idea of identity territorialization of Mandar ethnic as the identity politics based on contructivism approach.

Key words: constructivist, identity, etnicity, elite, minority, marginal, and identity politics

Hasil Karya ini Kupersembahkan kepada: "Ayahku dan ibundaku "



## **DAFTAR ISI**

| Sampul Depan                                                 | í   |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| Sampul Dalam                                                 |     |
| Halaman Pengesahan                                           | iii |
| Halaman Penetapan Panitia Penguji                            | iv  |
| Ucapan Terima Kasih                                          |     |
| Ringkasan                                                    | v   |
| Summary                                                      | vi  |
| Abstrac                                                      |     |
| DAFTAR TABEL                                                 | iX  |
| DAFTAR GAMBAR                                                | X   |
| DAFTAR ISI                                                   | XI  |
| BAB I PENDAHULUAN                                            |     |
| A. Latar Belakang Masalah                                    |     |
| B. Konteks Penelitian                                        |     |
| C. Perumusan Masalah                                         |     |
| D.Tujuan dan Manfaat Penelitian                              |     |
| E. Kerangka Konseptual Teoritik                              | 28  |
| 1. Perspektif Teoritis                                       | 28  |
| 2. Etnisitas, Identitas, dan Elite                           | 35  |
| 2.1. Konseptualisasi Etnisitas                               |     |
| 2.2. Pendekatan dalam Memahami Etnisitas                     | 40  |
| 2.3. Konseptualisasi Identitas                               |     |
| 2.4. Politik Identitas sebagai Politik Perbedaan             |     |
| 2.5. Formasi Identitas                                       |     |
| 2.6. Collective Action sebagai Formasi Identitas             |     |
| 2.7. Politik Elite sebagai Formasi Identitas                 |     |
| Konstruksi Sosial : Interaksi Simbolik                       |     |
| 3.1. Interaksi Simbolik Herbert Blumer                       |     |
| F. Metode Penelitian                                         |     |
| Rancangan Penelitian                                         |     |
| Subjek dan Proses Penetapannya                               |     |
| 3. Pengumpulan Data                                          |     |
| 4. Analisa Data                                              | 120 |
|                                                              |     |
| BAB II. ETNIK MANDAR DI SULAWESI                             |     |
| A. Asal Usul etnik di Sulawesi Selatan                       |     |
| B. Etnik Mandar dalam Bingkai Sejarah                        |     |
| C. Lita' Mandar di Pitu Ulunna Salu dan Pitu Ba'bana Binanga |     |
| 1. Kerajaan Pitu Ba'bana Binanga                             |     |
| Kerajaan Ulunna Salu                                         | 141 |

#### IR PERPUSTAKAAN UNIVERSITAS AIRLANGGA

| D. Konstruksi Afdeling Mandar ke Provinsi Sulawesi Barat            | 145  |
|---------------------------------------------------------------------|------|
| Terbentuknya Afdeling Mandar                                        | 146  |
| Afdeling Mandar dan Sulawesi Barat                                  | 149  |
| E. Gambaran Daerah Mandar                                           |      |
| Letak Geografis Sulawesi Barat                                      |      |
| Kondisi Penduduk di Mandar                                          |      |
| F. Nilai-nilai budaya Sebagai Identitas etnik Mandar                | 171  |
| BAB III ETNIK MANDAR BAGI WARGA MANDAR                              |      |
| A. Elemen Identitas Yang Memperkuat Etnik Mandar                    |      |
| Kecintaan Terhadap Lita (Tanah) Mandar                              |      |
| 1.1. Realisasi Makna Kecintaaan dalam Sejarah                       |      |
| 1.2. Realisasi Makna Kecintaan dalam kehidupan                      | 189  |
| Kecintaan Terhadap Pabanua (orang) Mandar                           |      |
| Realisasinya dalam Konstruksi Identitas                             |      |
| B. Pentingnya Identitas Etnik bagi Orang Mandar                     |      |
| Pendekatan Reaktif (Sejarah Internal)                               |      |
| Pendekatan Kompetitif                                               |      |
| 2.1. Dominasi Politik Etnik Mayoritas                               |      |
| (1) Pemahaman Marginalisasi Etnik Mandar                            |      |
| (2) Pemahaman Marginalisasi Etnik lain                              |      |
| 2.2. Ketimpangan Pembangunan                                        | 252  |
| BAB IV PROSES PEMBENTUKAN PROPINSI SULAWESI BARAT SEB               | AGAI |
| PROJECT IDENTITY DARI KONSTRUKSI SOSIAL                             |      |
| A. Tahapan Sejarah Konstruksi Identitas Etnik Mandar                |      |
| B. Proses Konstruksi dan Aktor Yang berperan                        |      |
| Awal Konstruksi Identitas Etnik Mandar                              |      |
| Realisasi atas Tindakan Konstruksi di Daerah                        |      |
| 3. Pengaruh Elite Tradisional                                       |      |
| C. Polemik setelah Propinsi Terbentuk                               |      |
| Penentuan Ibukota dan Masalahnya                                    |      |
| 2. Konflik di Mamasa                                                |      |
| D. Posisi Elite Pejuang dan Penerus setelah Propinsi Terbentuk      | 318  |
| 1. Pemahaman Etnik Mandar Terhadap Posisi Elite Pejuang dan Elite   |      |
| Penerus Konstruksi                                                  | 321  |
| 2. Pemahaman Etnik Lain Terhadap Posisi Elite Pejuang dan Elite Pen |      |
| Konstruksi                                                          | 326  |

#### IR PERPUSTAKAAN UNIVERSITAS AIRLANGGA

| BAB V POLITIK IDENTITAS DAN PROPINSI SULAWESI BARAT                         |         |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| A. Pemahaman Hasil Penelitian                                               | 334     |
| B. Politik Identitas Etnik Mandar                                           |         |
| Kelompok Mayoritas dan Minoritas Etnik                                      |         |
| 2. Stereotip Antaretnik                                                     |         |
| 3. Tindakan Dan Makna Dalam Mengukuhkan Identitas                           |         |
| C. Interaksi Simbolik Memahami Konstruksi Identitas                         |         |
| Mandar                                                                      | 373     |
| Interaksi Simbolik Herbert Blumer dalam Memahami Kon Identitas Etnik Mandar | struksi |
| Toothitas Ethik Mandal                                                      | 502     |
| BAB VI SIMPULAN DAN IMPLIKASI TEORITIK                                      |         |
| A. Simpulan.                                                                | 390     |
| B. Implikasi Teoritik                                                       |         |
| C. Implikasi Temuan bagi Politik Lokal di Indonesia.                        |         |
| Daftar Pustaka                                                              |         |
| Lampiran-lampiran                                                           |         |

### **DAFTAR TABEL**

|                                                                         | Hal |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| Tabel 1 : Peta Penelitian Terdahulu Tentang Identitas                   | 23  |
| Tabel 2: Luas Wilayah Provinsi Sulawesi Selatan Menurut Kabupaten 1     | 163 |
| Tabel 3 : Perbandingan Luas Wilayah Sulawesi Barat Dengan beberapa      |     |
|                                                                         | 164 |
| Tabel 4: Komposisi Penduduk Menurut Umur dan Jenis Kelamin 1            | 165 |
| Tabel 5 : Komposisi Penduduk Berdasarkan Agama                          | 166 |
| Tabel 6 : Komposisi Penduduk Menurut Etnik (Suku Asli dan Pendatang) 16 | 66  |
| Tabel 7 : Stereotif Antaretnik Mandar                                   | 351 |
| Tabel 8 : Stereotif Etnik Lain Terhadap Etnik Mandar                    | 357 |
|                                                                         | 81  |
| Tabel 10 : Pemikiran Blumer Dengan Konstruksi Identitas Etnik Mandar 3  | 389 |
|                                                                         |     |

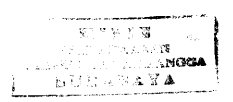
### **DAFTAR GAMBAR**

|        |                                         | Hal |
|--------|-----------------------------------------|-----|
| Gambar | 1 : Penjabaran Sifat To-Malab'bi Mandar | 178 |
| Gambar | 2 : Rangkaian Penelitian                | 372 |



## BAB I

#### PENDAHULUAN



#### A. Latar Belakang Masalah

Walaupun bukan merupakan fenomena yang sepenuhnya baru, studi tentang politik identitas menarik perhatian para ahli ilmu sosial belakangan ini (Jenkins, 1996; Castell 2004), terutama setelah terjadinya konflik yang melibatkan kekerasan di antara berbagai kelompok etnik dan agama yang berbeda menghasilkan bencana kemanusiaan yang luar biasa. Konflik di antara kelompok etnik Tutsi dan Hulu di Afrika, Bosnia dan Serbia di Balkan, adalah dua contoh fenomenal yang memperlihatkan dengan jelas keterlibatan praktik politik identitas dalam wajah yang paling jelas, brutal, dan destruktif.

Sparringa (2007)menyebutkan bahwa kecendrungan akan berkembangnya politik identitas sama sekali tidak terkait dengan sistem politik tertentu. Politik identitas bahkan dapat berkembang subur dalam sistem demokrasi sekalipun. Di Indonesia kecendrungan itu terlihat lebih jelas justru ketika terdapat ruang untuk mengekspresikan kebebasan. Dalam pandangannya (2007:14), praktik politik identitas di negeri ini dapat dikenali melalui berbagai bentuk, dari yang samar-samar hingga agak jelas. Pembentukan partai organisasi dan yang berbasis yang memperjuangkan formalisasi Syariah Islam dan pembentukan daerah

2

administratif setingkat provinsi dan kabupaten atas dasar ikatan etnik di beberapa wilayah di luar Jawa merupakan indikasi akan terjadinya kecendrungan itu.

Dalam kasus yang terakhir, pembentukan daerah-daerah administratif di beberapa wilayah memperlihatkan sekaligus terjadinya teritorialisasi identitas-sebuah konsep yang dipakai untuk merujuk berkembangnya fenomena politisasi identitas etnik -(kadang bercampur dengan agama atau pembentukan tujuan untuk kultural lainnya)denominasi pemerintahan baru. Teritorialisasi identitas sering merupakan awal dari regrouping kultural berbasiskan wilayah yang dalam praktiknya dapat mengambil wajah terbentuknya daerah otonom, bahkan negara baru. Dalam kasus terakhir, terbentuknya Pakistan dari India (1947) dan Bangladesh dari cukup ielas contoh-contoh vang (1972)adalah Paskistan menggambarkan teritorialisasi identitas yang berakhir dengan pemisahan diri secara politik dari kelompok dominan.

Sebagai sebuah definisi umum, politik identitas merujuk pada praktik politik yang berbasiskan identitas kelompok-sering atas dasar etnik, agama, atau denominasi sosial-kultural lainnya-yang merupakan kontras terhadap praktik yang berbasiskan kepentingan (Sparringa, 2007: 12).<sup>1</sup> Politik identitas

<sup>1</sup> Penting untuk dicatat di sini bahwa tidak semua politik identitas mengambil bentuk sebuah perjuangan pemisahan diri. Gerakan gay dan lesbian, kaum perempuan, kelompok "manula" (manusia usia lanjut), atau perjuangan yang dilakukan oleh kelompok "orang cacat" (diffable persons) adalah beberapa contoh lain dari politik identitas yang terutama ditujukan untuk memperoleh pengakuan politik yang mendasar untuk memungkinkan diterimanya perlakuan yang lebih adil atas dasar kebedaan yang

3

(dalam buku teks sering disebut dengan dua terminologi yang saling dipertukarkan: "identity politics" atau "politics of identity") merujuk pada berbagai bentuk mobilisasi politik atas dasar identitas kolektif yang sebelumnya sering kali disembunyikan (hidden), ditekan (suppressed), atau diabaikan (neglected), baik oleh kelompok dominan yang terdapat dalam sistem demokrasi liberal atau oleh agenda politik kewarganegaraan yang diusung untuk dan atas nama demokrasi yang lebih progresif (Halls and Gay, 1996: Calhoun: 1994).

Dalam perkembangannya, studi politik identitas mergundang minat yang mendalam di kalangan para ahli teori sosial dari perspektif yang beragam. Kaum postsructuralist, semisal Foucault (1976, 1979, 1981, 1982), menfokuskan analisisnya pada politik tubuh serta relasi kekuasaan sebagai basis awal dalam memahami politik identitas. Sementara itu, para ahli ilmu sosial berperspektif konstruktivis-interpretivis percaya bahwa identitas adalah hasil sebuah konstruksi sosial. Walaupun cukup banyak varian dari perspektif ini, pada umumnya mereka percaya bahwa identitas adalah sumber dan sekaligus bentuk makna dan pengalaman yang bersifat subjektif dan inter-subjektif. Oleh karena itu, identitas adalah hasil set uah proses dan praktik sosial. Dua perspektif lainnya, yakni primordialis dan instrumentalis memiliki pandangan yang berbeda tentang identitas. Perspektif primordialis

bersifat khusus (peculiar) yang dimiliki dan atau melekat pada individu atau kelompok (Lihat Alcoff and Mendieta, 2003; Castell, 2004, Sparringa, 2007).

4

percaya bahwa identitas adalah sebuah "penanda" yang diperoleh melalui asal ususi keturunan dan karena itu bersifat "given". Sedang perspektif intrumentalis percaya bahwa identitas adalah hasil mobilisasi dan manipulasi (Bradley, 1997; Brown, 2000: 5; Sparringa, 2007: 3).

Politik identitas, oleh sebagian ilmuwan sosial lain nya diistilahkan dengan biopolitik dan politik perbedaan sebagai nama lain dalam menerjemahkan permainan dan pergulatan perbedaan ider titas (Foucault, 1988; Heller, 1995:ix; Beyme, 1996:122). Menurut Alcoft dan Mendieta (2003) politik identitas berfokus pada kajian tentang perbedaaan yang didasarkan atas asumsi-asumsi fisik seperti persoalar politik yang dimunculkan akibat problematik gender, feminisme dan maskulinisme. Selain itu juga karena pertentangan yang muncul dalam masyarakat karena perbedaan agama, kepercayaan dan bahasa atau pada persoalan politik etnik yang berbeda fisik dan karakter fisiologis.

Sementara itu, persoalan identitas etnik dalam kajian politik mengacu pada kelompok etnik atau minoritas etnik. Penafsiran kelompok etnik sendiri

Politik Identitas oleh *Foucault* (1988), memandang politik identitas sebagai perbedaan yang memasukkannya dalam domain "mikropolitik" dalam pengertian "politik wacana" *politic of discourse*) dan biopolitik. Sebuah gerakan yang ingin mengugah wacana yang tertindas dan pinggiran dari relasi kuasa, dominasi dan resistensi. Dalam politik wacana, kelompok-kelompok marginal berusaha menghadapi wacana hegemonik yang kemudian dapat memposisikan individu dalam identitas-identitas normal untuk melepaskan kebebasan bermainnya perbedaan-perbedaan. *Heller* (1995) dipandang sebagai konsep dan gerakan politik yang fokusnya pada perbedaan (*difference*) sebagai kategori politik yang utama. Politik perbedaaan menjadi suatu nama baru dari politik identitas; rasisme, biofeminisme dan perselisihan etnik yang terkadang dibarengi dengan intoleransi, dan praik-pratik kekerasan. *Beyme* (1996), memperkenalkan politik identitas sebagai perbedaaan, yang timbul karena gerakan politik dari tahap pramodern sampai postmodern.

dapat mencakup bangsa etnik (etnic nation), sedangkan pada wacana kontemporer dipakai dalam nuansa yang lebih sempit. Dalam konteks ini, kelompok etnik (diwakili oleh kaum minoritas) biasanya tidak memiliki teritori sendiri dan tujuan mereka tidak menginginkan determinasi kebangsaaan. Akan tetapi, tujuan difokuskan pada pencarian proteksi dan kemajuan kelompok, khususnya bagi individu dalam kelompok pada suatu wilayah negara (Kellas, 1998:119). Nuansa seperti itu merupakan bentuk gerakan "kembali ke" dunianya, kearifan tradisional, lokalitas, dan sebagainya. Hakhak politik yang dituntut tidak sampai pada taraf "independen" (separatisme) akan tetapi lebih banyak pada kebebasan berekspresi dan bersosialisasi.

Politik identitas menurut Bradley (1997: 137), merujuk pada suatu pemikiran bahwa identitas terkonstruksi akibat ketidaksetaraan (inequalities), divisi sosial (social divisions) dan perbedaan (difference).<sup>3</sup> Ilmuwan ini menitikberatkan identitas pada empat aspek, yaitu; kelas, gender, usia dan ras (termasuk etnisitas). Ketidaksetaraan atas sumber identitas menurutnya dapat memicu timbulnya separatisme dan secara praktis memudahkan konflik, sering kali konflik yang terjadi menyebabkan identitas mengabur. Dalam situasi identitas yang demikian,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Konsep identitas juga sangat terkait dengan gagasan budaya (Ellias dan Moore, 2003:356; Haralambos, 2000:886). Kedua pemikir ini memandang bahwa salah satu jalan untuk dapat mempelajari atau memahami budaya yang kompleks, maka kita harus peka terhadap penyaluran budaya dan melaksanakannya sesuai dengan keinginan bersama. Budaya menjadi sebuah kekuatan penyelesaian masalah praktis. Artinya, budaya merupakan andalan bagi suatu kelompok dalam menciptakan identitasnya.

politik perbedaaan menjadi persoalan yang mendasar. Fenomena tersebut dapat di temukan dalam situasi masyarakat yang multikultur dan multietnis. Dalam kerangka ini, hubungan interaktif antar etnik yang berbeda biasanya menjadi penting terutama menjalin hubungan etis, kerangka hubungan ini salah satunya dapat dilakukan melalui sikap toleran politik (political tolerance).

Fenomena konstruksi identitas etnik di beberapa negara mulai terasa. Pada umumnya, fenomena tersebut didasarkan atas disintegrasi dari kelompok etnik atau kelompok identitas untuk memisahkan diri. Contohnya Pakistan yang awalnya merupakan bagian dari India memisahkan diri karena alasan etnik dan agama. Disamping itu pula, kelompok etnik separatisme Moro di Filipina mengklaim Mindanao sebagai wilayah etnik mereka yang saat ini berjuang melepaskan diri dari Filipina, dan yang terakhir etnik Kasmir di India, dan Kurdi di Irak.

Politik ethno-national juga terjadi, sebagai contoh, gerakan Bouganville untuk lepas dari Papua New Guena, merupakan fenomena umum terjadi di negara berkembang yang baru merdeka, seperti juga terjadi di Myanmar dan India. Pada tahun 1972 diperkirakan 19 negara di dunia memiliki masalah ethno-national. Dasar dari gerakan untuk pemisahan tersebut karena perbedaan daerah, bahasa dan nilai-nilai budaya daerah dan biasanya merupakan gerakan menentukan nasib sendiri (self determination).

Fenomena lain yang juga dipicu oleh spirit yang sama, dapat dilihat dari keruntuhan Uni Sovyet yang terpecah menjadi beberapa negara, dan memperoleh kemerdekaan. Demikian juga terjadi di Fiji, pertentangan yang berlatar belakang etnik, agama, dan budaya memicu berbagai tindak kekerasan dimana perlawanan etnik terhadap dominasi etnik menggunakan kekuatan militer. Selain itu kekuatan primordial yang dibarengi nuansa politik dan kepentingan ekonomi, contohnya gerakan Basques di Spanyol dengan memposisikan bahasa dan simbol-simbol budaya layaknya seperti bendera. Gerakan politik kelompok Basques ini memiliki tujuan lepas dari Spanyol dan berusaha untuk memperoleh kemerdekaan.

Di Indonesia fenomena seperti di atas, walaupun bukan fenomena baru, lebih menguat dalam tataran self determination dari berbagai kelompok etnik. Contohnya, gerakan pemberontakan di Sulawesi Selatan Permesta 1950, Republik Maluku Selatan (RMS) 1950, pemberontakan Organisasi Papua Merdeka (OPM) tahun 1962 dan Gerakan Aceh Merdeka (GAM) tahun 1976. Sementara itu, fenomena yang berlatar belakang demikian saat ini semakin lama semakin memudahkan lahirnya konflik antaretnik khususnya dalam konteks kultural dan struktural, Contohnya di Kabupaten Sambas antar etnik Melayu dan Madura, Sampit antar etnik Dayak dan

Madura, di Ambon antar etnik Bugis, Buton, Makassar dengan penduduk asli, di Poso, dan terakhir di Mamasa Sulawesi Barat.<sup>4</sup>

#### B. Konteks Penelitian

Secara umum, disertasi ini melihat kecendrungan politik identitas etnik. Kajiannya diarahkan pada munculnya etnik tertentu untuk membentuk provinsi dan/atau kabupaten/kota. Keinginan pemekaran ini, didasarkan oleh tuntutan untuk mendapat pengakuan etnik dan pengakuan politik. Salah satu etnik di Sulawesi Selatan yang telah membentuk provinsi Sulawesi Barat adalah etnik Mandar. Keinginan etnik Mandar membentuk provinsi baru yang lepas dari provinsi induknya didasarkan atas 3 pertimbangan. Pertama, etnik Mandar ingin mendapat pengakuan politik dengan pemberian kesempatan kepadanya untuk membentuk provinsi tersendiri. Kedua, etnik Mandar ingin mendapat pelayanan yang lebih baik dalam pelaksanaan pemerintahan dan pembangunan. Ketiga, etnik Mandar dalam sejarah pemerintahan Belanda adalah salah satu afdeling yang dikenal dengan afdeling Mandar.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mamasa dan Polmas (Polewali-Mamasa) merupakan wilayah yang tidak terpisahkan. Dengan Undang-Undang Otonomi UU No. 11 tahun 2002 Mamasa menjadi wilayah sendiri. Akan tetapi hal itu melahirkan konflik. Mamasa-Polmas tidak lagi harmonis. Konflik bersumber karena ada warga yang ingin tetap berada di wilayah Polmas, tak ingin bergabung dengan Mamasa. Hal ini disebabkan banyak faktor, antara lain: kesejarahan, etnik, budaya, ekonomi, dan agama. Di wilayah yang sama, ada juga warga yang tetap ingin bergabung dengan kabupaten baru itu. Ada tiga kecamatan yang tidak ingin bergabung dengan Mamasa, yakni Kecamatan Aralle, Tabulahan, dan Mambi (ATM). Implikasinya terjadi dua kepemimpinan ditiga kecamatan tersebut, ada dua camat, dua lurah, dua desa, bahkan dua kepala sekolah (satu sekolah), dan dua kepala puskesmas. Karena kekuatan kelompok tersebut hampir sama banyak, maka masyarakatnya hanya mengakui pemimpinnya masing-masing.

Pembentukan *afdeling* itu dilakukan karena pada masa itu etnik Mandar merupakan persekutuan *amara'diang* (kerajaan) yang berdiri sendiri.<sup>5</sup>

Dalam pandangan orang Bugis-Makassar, wilayah Mandar adalah wilayah yang merupakan bagian *Tana Luwu'* dan *Ware'* sebagai negara Bugis yang tertua dan meliputi semua negeri Bugis, Makassar, Toraja dan Mandar (Latoa, 1985: 400). Dengan demikian Mandar dianggap sebagai wilayah negara Bugis besar yang tercipta dari negeri ButtaGowa. I Manyumbangi (*Todilaling*) -anak raja Napo- menghabiskan masa remajanya dan bekerja sebagai panglima perang di Kerajaan Gowa. Dalam perkembangannya *Todilaling* membentuk kerajaan Mandar yang disebut kerajaan Balanipa (Rahman, 1984:48). Ada sesuatu nilai yang tetap menjadi landasan terpilihnya seorang pemimpin di Balanipa, yaitu nilai kepribadian seseorang dalam memimpin kaumnya. *Todilaling* diangkat sebagai petugas

Amaradiang (kerajaan) Mandar terbentuk pada pertengahan abad ke-16. Kerajaan Mandar terdiri dari 14 kerajaaan kecil, salah satu kerajaan Mandar adalah Balanipa. Sebelum Balanipa (salah satu kerajaan) berdiri, kawasan Mandar diperintah oleh. Tomakaka (dituakan/ditokohkan) yang terdiri dari 41 tomakaka yang tersebar di seluruh kawasan Mandar. Dalam Amaradiang Mandar terdapat dua kerajaan besar yang menonjol yaitu kerajaan Passokkorang (di Mapilli Polmas) dan kerajaan Baras (di Pasangkayu, Mamuju). Balanipa adalah salah satu kerajaan di dalam kerajaan Passokorang. Kerajaan Balanipa sangat relevan dalam perspektif Sulawesi Barat karena kerajaan inilah yang dianggap sebagai pelopor dari sejumlah fakta kesejarahan yang bernilai budaya tinggi dan dianggap sebagai "ayah" atau pemandu moral bagi kerajaan-kerajaan lainnya. Hal itu menjadi rujukan di bidang hukum adat (ada"), pemerintahan dan kepemimpinan bagi orang-orang Mandar

Di negara besar ini segala kekuasaan pimpinan dalam persekutuan hidup datang langsung dari PatotoE (Yang menentukan nasib atas segala sesuatunya) menjadi keyakinan yang hidup. Pemimpin itu adalah dewa atau sebagai wakil dewa, melakukan pimpinan, mengatur tata tertib umat manusia, dan orang taat kepada kekuasaan suci. Tokoh pemimpin dalam periode Galigo, seperti Batara Guru, Batara Lettu dan Sawerigading dimana tokoh-tokoh ini digambarkan memiliki kekuatan kharismatik yang lahir dari kepercayaan keagamaan. Pola ini bertahan hingga muncul konsepsi kekuasaan To-Manurung yang datang di TanaBone, TanaWajo dan ButtaGowa

ada' (aturan adat), yang menjalankan suatu penugasan untuk menyelenggarakan kekuasaan di bidang politik pemerintahan sebagai mara'dia (raja) yang bergelar arajang (yang dibesarkan).

Kerajaan besar Mandar disebut sebagai Pitu Ba'bana Binanga, Pitu Ulunna Salu, yang berarti suatu wilayah yang terdiri dari tujuh kerajan di hilir sungai dan tujuh kerajaan di hulu sungai (Rahman, 1984: 46). Keempat belas kerajaan ini masing-masing diperintah oleh seorang raja dan hidup berdampingan secara harmonis dan saling bersinergi (Sipamandar). Kerjasama dan saling bersinergi itu dikukuhkan dalam beberapa kali ikrar yang disebut Ikrar Tammajarra dan terakhir bersumpah satu untuk bersatu di suatu desa yang bernama Luyo (Kecamatan Campalagian kabupaten Polmas).

Afdeling Mandar dalam perkembangannya terbagi menjadi tiga kabupaten, yaitu kabupaten Polmas, Majene dan Mamuju. Tokoh-tokoh dari kabupaten tersebut mengusulkan agar wilayahnya menjadi satu provinsi. Tetapi realitas politik dan pemerintahan negara yang baru merdeka serta kemampuan sumber daya manusia telah menyadarkan para pejuang, bahwa untuk menjadi provinsi, diperlukan kesiapan dan lingkungan sumber daya

Akar sejarah ini yang menyebabkan pemerintah kolonial Belanda menetapkan sistem wilayah pemerintahan yang berkembang dan berubah sesuai dengan tuntutan politik pemerintahan. Hal itu terlihat setelah wilayah Mandar dijadikan menjadi satu afdeling di wilayah Sulawesi. Aspek kesejarahan pemerintahan afdeling Mandar mulai diterapkan oleh pemerintah kolonial Belanda pada tahun 1916 berdasarkan staastsblad No.325/1916. Pada waktu itu Celebes (Sulawesi) di bagi sebelas afdeling, empat afdeling pada Kresidenan Utara dan tujuh di Kresidenan Selatan. Mandar salah satu afdeling di Kresidenan Selatan. Saat itu pembagian wilayah lebih mempertimbangkan aspek historis dengan melihat latar belakang kerajaan besar yang ada (Rahman, 1984:63).

yang memadai untuk mendukung penyelenggaraan pemerintahan provinsi yang otonom. Hal ini merupakan resistensi terhadap hubungan kekuasaan yang bermasalah antara masyarakat dengan negara. Gambaran resistensi internal ini diwujudkan dalam keinginan mengupayakan kembalinya Mandar sebagai etnik yang diakui secara politik.

Walaupun bukan fenomena baru, pengakuan secara politik adalah usaha memerangi marginalisasi etnik yang selama ini banyak dilihat di tataran birokrasi. Kekuasaan birokrasi provinsi lebih mengedepankan etnik Bugis yang berasal dari elit-elit politik dari keturunan bangsawan. Contoh kasus di saat pemilihan Gubernur Sulawesi Selatan, dua calon dari etnik Mandar yang dianggap mampu bersaing ternyata harus dikalahkan oleh satu calon dari etnik Bugis yang akhirnya menduduki dua kali periode kekuasaannya. Marginalisasi birokrasi ini memposisikan etnik Mandar sebagai etnik yang tertinggal dari etnik lain di Sulawesi Selatan. Padahal etnik Mandar sangat toleran terhadap etnik lain.8

Dominannya suku lain baik Bugis, Makassar dan Jawa dalam bidang ekonomi tidak dianggap oleh Mandar sebagai sebuah bentuk persaingan. Bagi Mandar, mereka adalah komunitas yang dapat memajukan daerah Mandar, sekaligus sebagai satu bangsa. Hal itu berbeda dengan konsep

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Di wilayah Mandar sendiri, terdapat semua suku yang ada di Sulawesi Selatan seperti Bugis, Makassar dan Toraja, suku pendatang pun juga terutama Jawa, Madura dan Bali. Uniknya heterogenitas suku-suku kurang menimbulkan konflik etnik, mereka hidup berdampingan dengan langgeng tanpa ada penyerobotan wilayah atau kekuasaan atas suku yang dominan.

yang ditawarkan oleh Smith (1970) bahwa masyarakat yang ditandai oleh pluralisme etnik cenderung akan terjadi kuatnya dominasi salah satu kelompok. Kematangan institusi dan sistem nilai antar kelompok merangsang timbulnya dominasi, terlepas dari sistem politik yang dianut dan kepercayaan akan kesadaran politik masyarakat yang sedang berkembang cenderung merupakan perangsang dan pengamanan kepentingan dalam urusan pemerintahan. Akan tetapi perasaan primordial tetap kuat maka kepentingan pemerintah di atas muncul dalam bentuk kesukuan yang bercorak primordial. Dalam hal ini, jika realitas tersebut berlangsung lama dalam masyarakat multikultur, maka biasanya memicu reformasi, dimana terkadang menginginkan perubahan kondisi yang lebih kondusif.

Era reformasi mengulirkan keterbukaan kehidupan politik masyarakat, Mandar tergugah mengukuhkan wacana pembentukan provinsi sesuai UU No. 22 tahun 1999 (sebelum direvisi) tentang Pemerintahan Daerah. Pembentukan provinsi baru pada tataran lokal dianggap sangat realistis, hal ini berarti memberikan peluang dan kran baru kepada daerah untuk mandiri, selain itu diharapkan dengan adanya undang-undang tersebut dapat mengurangi eksploitasi, marginalisasi serta sentralisasi pemerintahan

Mengacu pada konsep Smith ini, Mandar sebagai suatu kelompok dominan tidak memiliki kemampuan penguasaan terhadap wilayah dan kelompoknya sendiri, identitasnya seolah terlebur dengan adanya heterogenitas etnik di wilayahnya. Kondisi ini mengurangi kedirian etniknya ditambah dominasi etnik Bugis dalam wilayah Sulawesi Selatan. Posisi terpinggirkan dikukuhkan dengan menggulirkan wacana kejayaan kerajaan Mandar sebagai wujud etnik yang memiliki pengaruh besar melalui tahap-tahap perjuangan yang hingga era reformasi tetap diteruskan.



provinsi. Oleh karena itu, disertasi ini akan membidik penelitian tentang etnisitas terutama pada interaksi antaretnik yang dikonstruksi untuk menemukan (baca: menghadirkan) kembali identitas, dengan fokus pada etnik Mandar.

Ruang lingkup studi ini adalah politik lokal dengan latar komunitas etnik Mandar yang menginginkan pembentukan provinsi. Kecendrungan komunitas ini mendorong masyarakat Mandar melakukan gerakan ke arah perubahan dan berusaha mendapatkan hak kesejarahan etnik, di mana hak tersebut menjadi bagian penting konstruksi identitas. Dalam hal ini, identitas etnik sangat penting untuk dikembalikan pada posisi sebenarnya, dengan tetap memegang nilai budaya ke-Mandaran. Fenomena etnisitas ini semakin menguat ketika reaksi itu dimobilisasi oleh kelompok elite dan sebagai satu kekuatan group tertentu. Kekuatan tersebut tergabung dalam paguyuban forum *Sipamandar*, yang anggotanya merupakan gabungan antara elit intelektual dan elit tradisional.

Gabungan elit tersebut, mempelopori pembentukan Komite Aksi Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat (KAPP-SULBAR) pada tangal 9 september 1988 di Makassar. Komite ini terlahir dari hasil formatur lima yang dibentuk oleh forum *Sipamandar*, yaitu Husni Jamaluddin, Ma'mun Hasanuddin, H. Maksum Dai (Mamuju), H. Borahima (Polmas), dan Rahmat Hasanuddin (Majene). Hasil formatur ini kemudian menunjuk Rahmat Hasanuddin sebagai ketua Umum KAPP-Sulbar dan Drs. Naharuddin

sebagai sekjen. Keduanya kemudian diserahi tugas untuk membentuk kelompok kerja di masing-masing kabupaten, di mana ketuanya juga merupakan anggota forum Sipamandar.

Pengupayaan identitas Mandar yang dilakukan oleh KAPP-Sulbar, merupakan rangkaian dari tahap yang kelima, sebelumnya, fenomena seperti ini telah melewati perjalanan panjang dari tahap ke tahap. Tahap awal terjadi bulan agustus 1945 yang di pelopori oleh pejuang gerakan di daerah Mandar. Tahap kedua, agustus 1948 pada masa pemerintahan Negara Indonesia Timur. Tahap ketiga tahun 1950 saat itu terjadi pemberontakan Kahar Muzakkar dan wilayah Mandar juga terimbas, terisolasi dari pemerintahan provinsi dan pusat. Tahap keempat tahun 1966 dimulai sejak runtuhnya Orde lama di mana gerakan sosial ini telah melibatkan para mahasiswa, terakhir tahap kelima tahun 1998, zaman reformasi yang ditandai dengan terbukanya aspirasi yang menuntut perubahan politik dan pemerintahan, salah satunya adalah pemekaran wilayah.

Dalam perkembangannya, konstruksi identitas Mandar, diilhami dari elemen-elemen budaya<sup>10</sup>, yaitu sistem nilai budaya yang terlahir dan berlaku dalam kerajaan Mandar Balanipa I. Sistem nilai tersebut mencakup dua hal

Elemen tersebut seakan hilang bersamaan dengan pemecahan kerajaan Mandar oleh Belanda dalam tiga kabupaten. Sehingga menurut Sejarahwan Darmawan Mas'ud (Wawancara, 5 November 2004), identitas Mandar dapat dikatakan sebagai identitas baru. Hal ini disebabkan karena banyaknya kepentingan rakyat tidak terakomodasi, tertinggal (ada rentang kendali) antara kepentingan pemerintah dan rakyat, terbukti bahwa semakin ke Mamuju rentang kendali itu makin tinggi. Kondisi ini kemudian dicoba untuk dikembalikan dalam gabungan Mandar, dengan dikukuhkannya kembali identitas Mandar seperti pada abad 16.

penting, yaitu: (1) maasayanni pa'banua (kecintaan pada orang Mandar), bahwa segala sesuatu diperuntukkan demi kemaslahatan masyarakat, dan (2) maasayanni lita' (kecintaan pada tanah/negeri), yaitu menyelamatkan lita' (negeri) dari ancaman luar. Kedua kecintaan tersebut merupakan simbol sebagai Mandar malab'bi, sebuah stigmatisasi yang harus dimiliki sebagai sosok seorang Mandar dalam kehidupannya.

Pengangkatan nilai-nilai budaya dan sejarah lokal ini dapat bersifat propaganda jika tidak memperdulikan hak-hak masyarakat lain, tegasnya, walaupun peningkatan kepercayaan diri di daerah sangat penting sebagai sarana membangun partisipasi masyarakat, kemungkinan pemahaman etnosentrisme menjadi perhatian. Dalam wacana provinsi baru keinginan untuk mandiri menjadi alasan untuk meningkatkan kesejahteraan rakyat. Namun secara pribadi, tokoh dan rakyat Mandar mengakui adanya alasan etnik, akan tetapi hal itu tidak dikumadangkan dan dibungkus rapi dengan alasan otonomi.

Etnik Mandar merasa tertimbun di bawah etnik Bugis dan Makassar, sehingga sejarah, kebudayaan serta sifat Mandar sudah agak memudar. Etnik Bugis, Makassar, dan Toraja sudah terkenal di Sulawesi Selatan, tetapi etnik Mandar sering dianggap hanya sebagai sebuah sub-group dari kelompok orang Bugis. Walaupun kebudayaan etnik dan identitas lokal sempat diperkuat oleh pembentukan provinsi yang baru, kemunculan ketegangan etnik yang terencana di dalam wilayah Sulawesi Selatan sengaja

dihindari. Karena itu, nama Mandar tidak terpilih sebagai nama provinsi baru, dan Sulawesi Barat dianggap lebih layak di wilayah yang sudah didiami oleh berbagai etnik, baik dari Sulawesi Selatan maupun di luar pulau itu (Danial, 2001), dan Mandar sendiri akan menjadi nama ibukota provinsi Sulawesi Barat.

Upaya untuk menjelaskan fenomena di atas, secara teoritik menarik untuk dikaji. Dalam ilmu sosial, fenomena seperti ini dikategorikan dalam studi politik identitas khususnya pada identitas etnik (Bradley, 1997; Haralambos, 2001: 929). Studi politik identitas etnik mengedepankan prilaku dan tindakan bermakna etnisitas mulai dari struktur tubuh, nama, bahasa, sejarah, asal-usul, kepercayaan, dan kebangsaan. Elemen tersebut yang memegang peranan dalam proses interaksi sosial dan politik. Dalam proses identifikasi etnik yang dicermati adalah kepentingan kelompok untuk menjaga, mengamankan (securitisation) identitas mereka agar tetap eksis. Artinya etnisitas menjadi sumber kebertahanan suatu identitas.

Perdebatan teori etnisitas dikelompokkan dalam tiga perspektif (Hale, 2004: 459; Kuper dan Kuper, 2000: 309; Mathias Koenig, 1999), yaitu primordialisme, konstruktivisme, dan instrumentalisme. *Pertama*, perspektif primodialisme memandang bahwa kelompok etnik berakar pada kesadaran kultural yang diperoleh dari bekerjanya institusi paling dasar seperti keluarga, agama, bahasa, kewilayahan, kebudayaan dan organisasi sosial yang disadari secara objek sebagai hal yang "given" yang diwariskan secara turun

temurun. Dalam hal ini, etnisitas berkembang sebagai lanjutan dari suatu kelompok etnik melalui self contained process.

Kedua, perspektif konstruktivis, dalam perspektif ini suatu identitas etnik dikonstruksi, diciptakan secara aktif, dipelihara, diberi penguatan oleh individu dan kelompok untuk memperoleh akses sosial dan politik. Mereka terlibat dalam politik dengan membangun simbol-simbol etnik yang didasarkan atas alasan praktis sebagai sarana efektif untuk menimbulkan dukungan emosional dari segenap pihak.

Ketiga, perspektif instrumentalis lebih menaruh perhatian pada proses manipulasi dan mobilisasi politik manakala kelompok sosial disusun atas dasar etnisitas. Perspektif ini memandang etnisitas sebagai sesuatu yang membantu individu dan kelompok untuk memperoleh kekuasaan. Hal ini terjadi pada kelompok minoritas yang berada pada posisi extremely poor dan/atau powerless sehingga membutuhkan kekuatan untuk promosi yang lebih tinggi. Dalam arti bahwa etnisitas merupakan respon atas perlakuan yang pilih kasih.

Mengikuti penjelasan perdebatan teori etnisitas, maka penulis meneguhkan perspektif konstruktivis, terutama dalam melihat fenomena yang akan diteliti. Disertasi ini merupakan hasil penelitian yang dikategorikan dalam kelompok konstruktivis, memandang etnisitas sebagai ekspresi perasaan yang dibangkitkan untuk mempertahankan kedirian etniknya, sehingga dalam hal ini, etnik berfungsi sebagai pemisah dan pembeda

dengan yang lain atau sebagai pengikat dalam satu komunitas etnik, dengan maksud agar identitasnya dapat dikenali dan dihargai.

Beberapa studi tentang identitas dan politik etnik menjadi bahan perbandingan untuk memperkaya perspektif ini, antara lain karya dari Elizabeth Morrel yang berjudul *Ethnicity, Art and Politics Away from the Indonesia Centre* (2000)<sup>11</sup>. Kajiannya memaparkan iklim instabilitas pada konflik sosial dan ketidakadilan yang diekspresikan. Morrel melihat seniman sebagai satu komunitas yang terkemuka dalam mengartikulasikan kepedulian pemerintah pada masyarakat. Saat masyarakat mempertanyakan kedudukan ideologi, banyak di antara seniman menempatkan dirinya di garis depan untuk mewujudkan rekonsiliasi etnik dan agama. Didasarkan atas kekecewaan dan ketidakadilan yang berkepanjangan, serta frustasi dengan ketidakmampuan pemerintah dalam mengendalikan situasi tersebut. Para pekerja seni mengadopsi sebuah pendekatan kultural untuk memunculkan tanggung jawab sosial.

Berbeda dengan Morell yang melihat aktivitas seniman secara keseluruhan. Peter Wade meneliti lain, dalam karyanya yang berjudul *Music and Formation Black Identity in Columbia* (2002) menyoroti penegasan akan pembentukan identitas hitam dengan jalan musik. Di Amerika masih terdapat tekanan dan pengerahan politik terhadap kelompok masyarakat, sehingga untuk mengungkapkan hal ini maka Wade menguraikan musik dan tarian merupakan patokan dasar dalam pemahaman rasisme dan formasi identitas rasial. Ia membantah bahwa orang-orang hitam menggambarkan bakatnya terhadap musik untuk mereka sendiri secara eksklusif maupun unik. Mereka mendukung baik jaringan lokal maupun jaringan musik global, akan tetapi tetap menyatakan sebagai suatu identitas hitam dalam konteks waktu tertentu.

Konstruksi identitas berdasarkan organisasi, 12 Benjamin Marquez menelorkan karyanya berjudul; Choosing Sides: Constructing identities in Mexican-American social movement organizations (2001) Marquez menawarkan bingkai konseptual dalam memahami proses formasi dalam suatu organisasi gerakan sosial minoritas. Ia mencoba mengembangkan suatu model formasi identitas yang diciptakan oleh Mexican-American organisasi yang menitikberatkan pada pemusatan atas penafsiran untuk menggabung tiga wacana yang berbeda yaitu: diskriminasi rasial, kultur dan kerugian ekonomi hegemoni.

Penelitian yang menyoroti permasalahan lokal tentang identitas etnik yang menimbulkan konflik antara lain dilakukan oleh Cathy A. Hoshour yang berjudul Resettlement and Politicization of Ethnicity in Indonesia (2001). Penelitian ini memusatkan perhatian pada persoalan implikasi pemukiman skala besar mengenai negosiasi identitas, perbedaan dan lokalitas politik. Secara khusus persoalan yang dikaji adalah peran alokasi nilai dalam negara yang dipolitisasi melalui kategori identitas etnis. Akibatnya setiap perhatian

Penelitian bertema konstruksi identitas dari organisasi oleh Syamsuddin Haris (Peneliti Puslitbang dan Kewilayahan LIPI), Analisis CSIS 1993-3 yang berjudul: Politik Islam PPP dan Pemilu 1992 Perjuangan Mencari atau Mempertahankan Identitas. Ditemukan bahwa kebutuhan akan perlunya identitas yang lebih jelas bagi PPP di masa depan, tampaknya merupakan tuntutan yang tidak dapat ditawar-tawar lagi. Hasil Pemilu memperlihatkan makin kompleksnya persoalan yang dihadapi PPP, jika masalah identias tidak kunjung bisa dirumuskan oleh elit partai. Disamping itu, PPP tampaknya tidak mungkin lagi mengandalkan dukungan para pemilih tradisional, bukan hanya karena populasi mereka makin berkurang, tetapi juga "menggoda" partai ini untuk memanfaatkan kembali ikatan-ikatan yang bersifat sectarian dan primordial. Akibatnya, identitas baru tidak kunjung "ditemukan". Apabila proses "pencarian" identitas baru belum berakhir, maka selama itu pula PPP akan tampil konservatif dan akomodatif terhadap pemerintah. Mengapa? Karena pilihan sikap dan tingkah laku semacam itu cukup "aman" bagi partai yang tengah mengalami perubahan cukup mendasar.

pada proses yang terletak antara perubahan yang terencana dan hasil-hasil nyata berdasarkan studi lokal yang mendalam terhadap satu daerah transmigrasi. Konflik etnis merupakan salah satu implikasi yang ditimbulkan atas pelaksanaan pembangunan ekonomi. Integrasi nasional yang dilaksanakan pemerintah, dilakukan melalui transmigrasi yang didasarkan atas kategori identitas etnis.

Hasil penelitian yang diangkat oleh Riwanto Tirtosudarmo mengupas persoalan etnisitas dari Kalimantan dengan fokus pada Migrasi dan Konflik Etnis: Belajar dari Konflik di Kalimantan Barat dan Kalimantan Tengah (2002). Penelitian ini melihat pada hubungan antara demografi, khususnya mobilitas penduduk atau migrasi dengan konflik. Hal itu merupakan sebuah persoalan yang masih harus dikaji secara sistematis. Rangkaian konflik yang terjadi di Indonesia dalam lima tahun terakhir menunjukkan indikasi kuatnya hubungan diantara keduanya. Apa yang disaksikan dalam lima tahun terakhir seolah-olah menegaskan bahwa akumulasi konfrontasi antara migran dan nonmigran yang di daerah-daerah meletus menjadi konflik etnis yang bersifat terbuka, sejalan dengan *euphoria* desentralisasi dan otonomi daerah.

Masalah seperti ini juga disoroti oleh Parsudi Suparlan dalam **jurnal Antropologi Indonesia**; 62,2000 dengan judul *Etnicity and Nationality among The Sakai: The Transformation of an Isolated Group into a Part of Indonesian Society.* Kesukubangsaan dari Orang Sakai diwujudkan sebagai tanggapan terhadap struktur kekuasaan. Keragaman itu menunjukkan potensi dan kemampuan orang Sakai dalam memanipulasi simbol-simbol kebudayan serta atribut-atribut etnik untuk identitas diri, perolehan posisi dan perolehan sumber daya dalam hubungan sosial dan antaretnis. Dua kasus program pemukiman orang Sakai di Muara Basung dan Sialang Rimbun menunjukkan dua lingkungan struktur kekuasaan yang berbeda bagi orang Sakai. Kedua program mengalami kegagalan.Tetapi, melalui pengalaman dikedua pemukiman tersebut, orang Sakai mendefenisikan ulang kesukubangsaan sebagai identitas baru.

Fenomena itu menguatkan solidaritas etnis yang mendapatkan saluran baru dan di masa depan akan semakin memperkuat politik etnik.

Dalam memperkuat politik etnik, penelitian yang dilakukan Snyder (2000) dan Stockwell (2000) menggunakan simbol-simbol etnik. Simbol tersebut digunakan menjadi alasan praktis sebagai sarana efektif untuk menimbulkan dukungan emosional. Kedua pakar itu menekankan peran elite dalam mengkonstruksi identitas etnik melalui mobilisasi politik dan sumber daya ekonomi, Artinya dalam kompetisi untuk memperebutkan posisi, etnisitas itu direalisasikan oleh elite-elite politik untuk mengklaim suatu posisi dan keuntungan tertentu (Bell dalam Glazer dan Moynihan, 197: 168-169).

Mengikuti pandangan Bradley (1997, 137), menyebutkan bahwa konstruksi identitas dapat diakibatkan oleh empat aspek, yaitu; kelas, gender, usia dan ras (etnik). Menururnya keempat aspek tersebut terkadang mengakibatkan separatisme dan bahkan konflik yang muncul secara inheren pada suatu komunitas tertentu. Hal itu diasumsikan demikian, karena ke empat aspek tersebut menjadi alat pembeda dari setiap identitas, etnik merupakan sumber penting identitas dalam masyarakat dari pada dalam kelas. Dalam hal ini, identitas dapat memproduksi kesadaran aktif politik dari kelompok etnik. Etnik sebagai sumber identitas bergantung pada bagaimana pemanfaatannya secara politis untuk mengerahkan kelompok dan menyediakan ruang kesadaran atas kepemilikan etnik dan sejarah. Dengan demikian, Bradley mendukung bahwa untuk mendapatkan kepemilikan etnik

dapat digunakan berbagai cara baik dengan mengunakan simbol-simbol etnik tertentu atau dengan memperkenalkan petanda etnik baru sebagai identitas.

Hasil penelitian di atas memperkaya khasanah konstruksi identitas, pada kenyataannya terdapat aspek lain sebagai sumber identitas, misalnya seni dan musik ataupun organisasi yang akhirnya juga mengasumsikan bahwa identitas menjadi salah satu penyebab timbulnya konflik. Adapun upaya-upaya yang dilakukan oleh pelaku konstruksi, baik secara damai dengan melibatkan negosiasi atau bahkan lebih keras dengan melibatkan pertentangan dan pertikaian, semuanya adalah bagian dari upaya untuk menjaga dan mempertahankan identitasnya. Berikut disertakan risalah singkat yang memuat beberapa hasil penelitian terdahulu.

Tabel 1

Peta Penelitian Terdahulu Tentang Identitas

| Peta Penelitian Terdahulu Tentang Identitas |                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Peneliti/Penulis,                           | <b>J</b> uduł                                                                                         | Temuan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| Tahun                                       |                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| Elizabeth Morrel,<br>2000                   | Ethnicity, Art and<br>Politics Away from the<br>Indonesia Centre                                      | Seniman sebagai satu komunitas menempatkan dirinya digaris depan untuk mewujudkan rekonsialiasi etnik dan agama. Pekerja seni ini mengdopsi pendekatan cultural yang diekspresikan secara kreatif untuk memunculkan identitas dirinya sebagai tanggung jawab sosial.                                                                                        |  |
| Peter Wade, 2002                            | Music and Formation<br>Black Identity in<br>Columbia                                                  | Memanfatkan musik dan tarian sebagai penegasan akan pembentukan identitas hitam. Di Columbia masih ada tekanan dan pengerahan politik terhadap kelompok masyarakat sehingga musik dan tarian merupakan patokan dasar pemahaman rasisme dan formasi identitas rasial.                                                                                        |  |
| Benyamin Marquez,<br>2001                   | Choosing Sides:<br>Constructing Identities<br>in Mexican-American<br>Social Movement<br>Organizations | Pemahaman proses formasi di dalam suatu organisasi gerakan sosial minoritas. Organisasi ini mengembangkan suatu model formasi identitas yang diciptakan oleh Mexican-American organisasi yang menitikberatkan pada pemusatan atas penafsiran untuk menggabungkan tiga wacana yang berbeda yaitu: diskriminasi rasial, kultur dan kerugian ekonomi hegemoni. |  |
| Cathy A Hoshour,<br>2001                    | Resettlement and<br>Politicization of Ethnicity<br>in Indonesia                                       | Fokusnya pada implikasi pemukiman terkait masalah negosiasi identitas dan lokalitas tradisional. Usaha untuk meningkatkan kesatuan nasional dan identitas nasiinal dapat hancur jika alokasi nilai didasarkan atas kategori etnik.                                                                                                                          |  |
| Riwanto<br>Tirtosudarmo, 2002               | Konflik Etnik: Belajar<br>dari konflik di<br>Kalimantan Barat dan<br>Kalimantan Tengah,               | Fokusnya melihat pada hubungan antar demografi, khususnya mobilitas penduduk migrasi dan konflik. Akumulasi konfrontasi antara migran dan nonmigran                                                                                                                                                                                                         |  |

|                           |                                                                                |                                                                                                                                                                                            | yang menimbulkan konflik etnik.<br>Fenomena ini menguatkan solidaritas<br>etnik yang akhirnya akan memperkuat<br>politik etnik.                                                                                                                                |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Parsudi<br>2000           | Suparian,                                                                      | Ethnicity and Nationality<br>among The Sakai: The<br>Transformation of an<br>Isolated Group Into a<br>Part of Indonesian<br>Society.                                                       | Kesukubangsaan Orang Sakai merupakan resistensi struktur kekuasaan dengan menunjukkan potensinya dalam memanipulasi simbol-simbol kebudayan serta atribut-atribut etnik untuk identitas diri, perolehan posisi dan perolehan sumber daya dalam hubungan sosial |
| Robert Stockwell,<br>2000 | Democracy and Ethnic                                                           | antaretnis. Program pemukiman di Muara Basung dan Sialang Rimbun menunjukkan orang Sakai mendefenisikan ulang kesukubangsaan sebagai identitas baru.                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                           | Conflict: A comparative<br>Analysis of Fiji, Guyana,<br>Mauritias and Trinidad | Dalam proses demokratisasi di Guyana, Elite memainkan kartu etnik dengan ditandai mengakomodasi penonjolan atas simbol-simbol etnik, yang kemudian mengakomodasi dan mengkonstruksi rezim. |                                                                                                                                                                                                                                                                |

Dalam disertasi ini, penulis menyoroti bagaimana identitas sebagai sebuah konstruksi sosial itu dipahami secara teoretik sebagai sebuah proses sosial dan politik yang mempertemukan penafsiran subjektif dan intersubjektif dalam kerangka yang tidak terpisah dengan beroperasinya seluruh kompleksitas ideologi yang berbasiskan identitas, ras, agama, klas, gender, lokalitas, nasionalitas dan globalitas (Cohen and Kennedy, 2000; Alcoff and Mendieta, 2003).

## C. Perumusan Masalah

Dari uraian yang lebih awal dalam disertasi ini, sangat jelas terlihat bahwa identitas adalah sebuah konstruksi sosial yang didalamnya melibatkan proses formasi dan transformasi yang tidak terpisah dari praktik sosial yang sangat erat dengan struktur dan relasi kekuasaan yang beroperasi melalui politik perbedaan, divisi sosial, dan ketidaksetaraan. Berpijak dari argumentasi itu, disertasi ini mengajukan dua pertanyaan pokok:

- 1. Bagaimanakah kelompok etnik Mandar mengkonstruksi identitas mereka? Apa sajakah yang menjadi elemen penting dari identitas etnik Mandar, dan bagaimanakah identitas itu penting bagi mereka secara politik dan sosial?
- 2. Betulkah formasi identitas etnik Mandar merupakan sebuah project identity yang tidak terpisahkan dari proses pembentukan provinsi Sulawesi Barat?

# D. Tujuan Dan Manfaat Penelitian

## 1. Tujuan Penelitian

Penelitian ini pada dasarnya memiliki tujuan untuk memperolah pengetahuan berupa pemahaman mengenai konstruksi identitas etnik di tingkat lokal, yaitu:

- Pemahaman masyarakat Mandar akan identitasnya sebagai orang Mandar (elemen-elemen penting yang menjadi sumber identitasnya, dan mengapa identitas menjadi sangat penting bagi kelompoknya secara politik dan sosial).
- Selain itu disertasi ini juga mengungkapkan bahwa formasi identitas etnik Mandar merupakan sebuah project identity yang tidak terpisahkan dengan proses pembentukan provinsi Sulawesi Barat.

#### 2. Manfaat Penelitian

Dalam pembahasan ini akan diuraikan dua aspek. *Pertama*, manfaat teoritis. *Kedua*, manfaat praktis. Kedua aspek ini akan diuraikan lebih lanjut.

#### 2.1 Manfaat Teoritis

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan sumbangan pemikiran dalam bidang politik lokal khususnya kajian politik perbedaan atau politik identitas. Dari penelitian ini diharapkan memiliki kegunaan untuk memperkaya pemahaman intelektual penulis akan konseptualisasi identitas etnik, karena etnik menjadi kajian yang sentral dalam analisis perbedaaan.

Dalam penelitian ini lebih mengedepankan pemahaman terhadap konstruksi identitas etnik lewat perspektif konstruksitivis etnisitas dan interaksi simbolik. Menurut perspektif ini, identitas etnik dapat dikonstruksi untuk dapat direspon dalam lingkungan sendiri atau lingkungan luar. Tindakan konstruksi tersebut melibatkan individu dan kelompok sebagai realitas sosial yang membentuknya.

Berangkat dari pemikiran teoritik konstruktivis dalam melihat konstruksi identitas etnik Mandar, maka diharapkan hasil penelitian ini dapat menyumbangkan pemikiran dalam bidang ilmu sosial kajian politik identitas. Karena politik identitas perkembangannya dewasa ini lebih banyak menampilkan diri dalam wacana politik kebudayaan yang memunculkan gerakan baru yakni postmodern.

#### 2.2 Manfaat Praktis

Penelitian ini secara praktis diharapkan dapat memahami tindakan dari pelaku konstruksi identitas Mandar dalam menegosiasikan identitasnya di wilayah sendiri bahkan di wilayah Sulawesi Selatan. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan mampu memberikan rekomendasi dan informasi data yang valid kepada pemerintah untuk dapat merumuskan kebijakan yang berkaitan dengan dominasi etnik dan marginalisasi etnik di wilayah negara kita yang sangat multikultur.

# E. Kerangka Konseptual Teoritik

Dalam kerangka konseptual teoritik, penulis memaparkan teori yang dianggap relevan dalam membantu melakukan penelitian maupun dalam menganalisis dan memberi makna terhadap fenomena yang terjadi. Adapun konseptualisasi key words terdiri dari: etnisitas, identitas dan elite. Konseptulisasi itu dijabarkan dalam etnisitas dan pendekatan dalam memahami etnisitas. Selanjutnya diikuti dengan konsep identitas, politik identitas dan formasi identitas serta politik elite dalam formasi identitas. Bagian akhir dari kerangka konseptual teoritik ini dikemukakan teori interaksi simbolik dalam pandangan Herbert Blumer. Sebelum menjelaskan konsep dan teori tersebut, terlebih dahulu dikemukakan perspektif dalam disertasi ini.

## 1. Perspektif Teoretis

Disertasi ini merujuk pada perspektif konstruksitivis dalam menyoroti masalah identitas etnik Mandar. Penulis akan menjawab pertanyaan mendasar dalam kajian identitas yaitu: Mengapa identitas sangat penting bagi individu? Dalam hal ini, penulis akan menjawab dengan menggunakan beberapa konseptualisasi untuk mendekati permasalahaan penelitian. Konseptualisasi diawali dengan penentuan perspektif teori kemudian memaparkan teori-teori yang dianggap relevan mewakili kajian ini.

Perspektif konstruktivis dalam penjelasan ontology menyebutkan bahwa realitas merupakan konstruksi sosial yang diciptakan oleh individu.

Akan tetapi kebenaran realitas sosial bersifat nisbi (tidak tetap), yang berlaku sesuai konteks spesifik yang dinilai relevan oleh pelaku sosial (Hidayat, 1999;39). Dalam perspektif ini, individu bukanlah entitas yang ditentukan oleh realitas sosial di luar dirinya, tetapi agen kreatif yang memproduksi sekaligus mereproduksi serta mengkonstruksi dunia sosialnya. Sebagai agen kreatif, manusia dalam menghadapi fakta tidak hanya melakukan konstruksi tetapi juga dekonstruksi dan rekonstruksi. Selain itu melakukan recognition dan refleksi berdasarkan pengalaman, prerequisite, serta konteks sewaktu menghadapi realitas tertentu.

Realitas sosial dinyatakan sebagai konstruksi manusia, dan sebaliknya manusia, kebiasaannya, tindakan dan prilaku serta pemikirannya dibentuk oleh faktor-faktor sosial (Collin, 1997:65). Berger dan Luckman menyatakan bahwa masyarakat adalah produk manusia. Masyarakat adalah realitas objektif. Manusia adalah produk masyarakat (Berger dan Luckman, 1990;80). Dengan demikian, realitas sosial adalah ciptaan manusia kreatif melalui kekuatan konstruksi sosial terhadap dunia sosial di sekelilingnya. Realitas sosial itu "ada" dilihat dari subjektivitas "ada" itu sendiri dan dunia objektif di sekeliling realitas sosial. Individu tidak hanya dilihat sebagai "kedirian"-nya (dirinya sendiri), tetapi juga dilihat darimana "kedirian" itu berada, bagaimana ia menerima dan mengaktualisasi dirinya serta bagaimana pula lingkungan menerimanya. Artinya bahwa manusia dapat

mereproduksi aktivitas yang diniatkan dalam segala prilakunya termasuk dalam pembentukan identitasnya

Untuk mengkaji identitas etnik. Henry Hale (2004: 459-463) menawarkan dua perspektif yaitu primordialis dan konstruktivis (dalam hal ini instrumentalis digabung meniadi satu bagian dengan konstruktivis). Perspektif primordialisme menurut Hale merupakan gambaran tentang kelompok etnik. Dalam hal ini ia menyamakan dengan "dinding" (pembatas) dari suatu masyarakat. Melalui pemahaman itu, Hale melihat ada batasanbatasan tertentu dari suatu kelompok etnik dan dapat diidentifikasi melalui ciri tertentu yaitu kultur, tradisi, sejarah, ciri fisik, daftar lagu-lagu, bahasa, agama dan lain-lain.

Hale berpandangan bahwa suatu kelompok etnik adalah suatu kekerabatan yang diperluas dari beberapa ciri tertentu tersebut. Ciri itu tidak berubah dan cenderung konsisten di dalam kelompok. Hubungan di dalamnya menjadi sesuatu yang penting guna menjaga kesatuan dan kebertahanan kelompok etnik secara bersama-sama dan menembusnya lewat motif kekuasaan.

Pandangan primordialisme ini setidaknya memiliki kelemahan. Hal ini disebabkan karena primordialisme mengandung dua unsur yang memudahkan terjadinya konflik identitas etnik, yaitu (1) adanya pandangan kerterikatan yang kuat terhadap kelompoknya yang menimbulkan sentimen etnik yang tinggi sehingga sulit untuk berinteraksi dengan kelompok lain

(Triyono, 2003:27: Rothschild, 1981:29). (2) kompetisi dalam bidang politik, ekonomi, sosial dan budaya mendorong menguatnya identitas dan *emotional* appeal dari suatu kelompok etnik

Perspektif konstruktivis yang dijelaskan Hale memandang bahwa suatu kelompok etnik tatanannya tidak terstruktur dengan baik. Dia menyamakan kelompok etnik dengan "dinding batu". Hal ini berangkat dari ide pemikiran dari Barth yang dikutip oleh Hale, (2004; 461) yang membantah adanya corak khas dari suatu kelompok etnik. Disebutkannya, corak dari suatu kelompok etnik bukanlah elemen budaya tertentu atau kekerabatan yang membedakannya dari kelompok yang lain, tetapi semata-mata merupakan batasan yang dirasakan dan yang berlaku. Kriteria anggota kelompok bertujuan pada pengupayaan perubahan setiap waktu dari anggota yang datang dan pergi serta pembangunan tradisi baru dan jalan hidupnya, namun anggota kelompok tersebut, tetap bertahan dalam struktur kehidupan sosial.

Mengikuti penjelasan perspektif konstruktivis Hale, maka etnisitas dapat dipahami sebagai sesuatu yang tidak tetap, pragmatis, oportunistik, dan dibentuk oleh orang-orang tertentu. Akibatnya aktor-aktor yang aktif dalam suatu hubungan dan kebudayaan tidak hanya diterima begitu saja tetapi juga mengkonstruksinya ke dalam dunia sosial mereka sesuai dengan alam pikiran, norma, estetika, dan simbol-simbol kebudayaan (Delanty dalam Ritzer dan Smart, 2001:472).

Perspektif konstrutivis, kontras dengan primordialisme. Dalam penerapan, terutama yang terkait dengan identitas dapat dilakukan dengan cara mengobservasi keanggotaan dalam kelompok sosial, kemudian membandingkan dengan kultur luar. Hal itu diperlukan sebagai upaya untuk agregasi kesadaran kelompok sehingga mempunyai relevansi dengan ideologi dan politik. Dalam hal ini konstruksi identitas etnik dapat dijelaskan sebagai upaya respon dari tekanan situasi kelompok dominan, respon terhadap perlakuan pilih kasih, dan juga upaya defensif dari suatu kelompok. Berdasarkan pandangan ini, maka proses konstruksi sosial selalu dikaitkan dengan keterlibatan anggota komunitas kelompok dan elite (Ashley, 1998,259). Persepsi "kami" menjadi pembeda dengan kelompok lain tetapi menjadi pengikat dengan kelompoknya sendiri.

Dalam pandangan konstruktivis, etnisitas merupakan upaya dari kelompok elite untuk merespon, memiliki sikap pragmatis, dan merasionalkan lingkungan. Etnisitas dipandang sebagai sesuatu yang tidak alamiah. Etnisitas dijadikan sebagai sumber politik dan sebagai sarana untuk kohesi seseorang agar dipromosikan untuk memfasilitasi artikulasi politik dari kepentingan individu dan kelompok. Hasilnya adalah suatu arena politik tawar-menawar dalam situasi plural, atau bisa jadi bahwa politik suatu arena konflik bagi elite politik (Brown, 1998: xvii). Dengan demikian, etnisitas adalah sesuatu yang manipulated dan construction. Alasannya, karena etnisitas bukan sesuatu yang diakibatkan oleh pembawaan turun temurun

dan fisik saja, melainkan karena adanya konstruksi yang dilakukan oleh kelompok tertentu terhadap kelompok lain secara intersubjektif (Feagen & Feagen, 1996:2). Dengan demikian, pemahaman elite tehadap etnik adalah sesuatu yang sengaja diciptakan atau dibangkitkan (baca: konstruksi). Hal ini menjadi sesuatu yang mudah karena dalam masyarakat plural, isu etnik menjadi penting.

Terkait dengan perspektif konstruktivis, dalam pemikiran politik identitas, disertasi ini merujuk dalam pemikiran Bradley (1997), Castell (2004) dan Porta (2004). Pemikiran ketiga teoritis sosial ini pada dasarnya mengedepankan asumsi bahwa identitas mengikutsertakan pemahaman individu (subjektif dan inter-subjektif) dan kelompok terhadap konteks yang melingkupinya sebagai proses dan praktik sosial. Pada satu sisi, identitas terkonstruksi atas pemahaman ketertindasan dan marginalisasi yang dilakukan oleh kelompok dominan (biasanya moyoritas) terhadap kelompok minoritas. Dalam pemahaman demikian menunjukkan adanya makna "pembeda" antara satu kelompok dengan kelompok yang lain. Pada sisi lain, identitas memproduksi kesadaran aktif politik dari kelompok etnik yang biasanya melibatkan mobilisasi dan manipulasi kolektif. Tindakan kolektif tersebut mencerminkan identitas tandingan kelompok marginal untuk membangun transformasi identitas demi perubahan kelompoknya. Dalam pemahaman tersebut, tindakan kolektif menterjemahkan makna integrasi dan

"pengikat" sesama komunitas (baca: kelompok yang ingin lepas dari ketertindasan)

Untuk menganalisis konstruksi identitas etnik Mandar, penulis juga mengaitkannya dengan perspektif interaksi simbolik, dengan alasan perspektif ini berada tataran konstruksionisme. Berangkat dari pemikiran Weber dan Simmel (dalam Walter, 2000:7) sebagai kaum konstruksionis menyatakan dengan tegas bahwa perilaku manusia secara fundamental berbeda dari prilaku objek yang alaminya. Manusia selalu menjadi agen dalam konstruksi realitas sosial yang aktif -cara mereka bertindak tergantung pada bagaimana mereka memahami atau memberi makna kepada prilaku mereka- manusia harus mampu menginterpretasi. Dalam menginterpretasi, yang terpenting dilakukan oleh manusia sebagai subyektif atau individualistik.

Interaksi simbolik dibangun dari premis bahwa individu menentukan lingkungan mereka sendiri, dalam pengambilan peran (taking the role of the order) tindakan yang dilakukan mendapat respon dari orang lain. Dalam hal ini tindakannya bertujuan untuk memenuhi tuntutan tertentu yang bersifat sosial, politik, ekonomi dan sebagainya (Mead, 1934, Rose, 1962, Blumer, 1969, Felson, 1981). Pemenuhan tuntutan tertentu dapat dikonstruksi oleh individu dan kelompok melalui penciptaan secara aktif, dipelihara dalam lingkungannya sendiri atau dalam lingkungan dengan orang lain atau bahkan mungkin melalui proses manipulasi dan mobilisasi.

Alasan yang mendasari tindakan untuk mengkonstruksi identitas etnik dapat ditelusuri oleh perspektif pemikiran di atas. Dalam disertasi ini, penulis mencermati ranah kesadaran etnik Mandar yang dikonstruksi sebagai ekspersi perasaan yang dibangkitkan untuk mempertahankan kedirian etniknya sebagai kesadaran identitas.

## 2. Etnisitas, Identitas, dan Elite

## 2. 1. Konseptualisasi Etnisitas

Kajian etnik dan etnisitas awalnya mengupas tentang sekelompok manusia yang mempunyai kebudayaan sama, lalu berkembang seiring perubahan menuju ke ranah politik. Menurut Eriksen (1993: 10), etnisitas berasal dari bahasa Yunani ethnos (ethnikos), yang berarti tidak beragama. Etnik digunakan oleh orang-orang Eropa untuk menyebut orang suku aborigin barat sebagai masyarakat yang belum beradap dan beragama (Haralambos, 2000: 222). Sedangkan di Inggris sampai pada pertengahan abad 19, etnik digunakan sebagai alternatif dari ras.

Bagaimanapun pernyataan ilmuwan sosiologi dan antropologi, kelompok etnik biasanya dilihat sebagai perbedaan budaya daripada fisik. Selanjutnya, dengan menarik konsepsi dasarnya, maka ilmuwan sosial mempunyai sudut pandang berbeda tentang etnisitas. Perbedaan terlihat dalam pengkategorian fungsi, ciri, dan syarat kemunculan etnisitas. Kajian aspek sosial politik tentang etnik disebut dengan etnisitas (Bahar, 1995: 139).

Ilmuwan sosial menyetujui bahwa etnisitas merupakan fenomena yang penting dalam kajian politik. Awalnya melakukan pemahaman terhadap keberadaan suatu etnik. Etnik memiliki kajian yang mendalam dalam perkembangannya. Misalnya, etnik dikembangkan atas dasar perasaan memiliki dalam suatu ikatan kelompok (Connor,1993: Horowitz,1985; Shill,1957), etnik sebagai sebuah jaringan simbol-simbol signifikan (Geertz, 1967, 1973: Smith,2000), etnik terbuat atas pilihan kehidupan kelompok yang disebut sebagai konstruksi sosial (Anderson, 1991: Bart, 1996: Royce, 1982).

Dalam kajian psikologi, seseorang dikategorikan sebagai suatu etnik jika (a) secara mental seseorang bersiap untuk berkorban demi kepentingan etniknya, atau (b) seseorang rela bergabung dalam suatu kelompok etnik yang dianggap cocok dan dapat dipercaya oleh anggota kelompok etnik yang lain (Hogg & Mullin dalam E.Hale, 2004: 473).

Kategori ini memunculkan pertanyaan, apa saja yang dapat digolongkan sehingga seseorang dapat dikatakan sebagai etnik tertentu. Horowitz (1985: 52-53) melihat pada faktor darah dan kelahiran, dimana berdasarkan faktor tersebut seseorang dapat dibedakan atas dasar warna kulit, bahasa dan kepercayaan. Berbeda dengan Horowitz, Rudolf (1986: 2) mengacu pada pengertian teritorial, yaitu melihat faktor batas-batas wilayah dalam sistem politik sebagai pertimbangan utama sebagai dasar geografis. Etnik menjadi suatu predikat terhadap identitas seseorang atau kelompok.

Sehingga, walaupun seseorang berbeda warna kulit dan bahasa, tetapi jika berdiam dalam sutu wilayah tertentu pasti satu etnik. Seseorang menjadi Jawa, Batak, Afrika atau Negro predikat awalnya tidak disadari. Predikat menjadi *taken for granted* yang merupakan kategori kelompok dalam kebersamaan (kolektifitas) pada suatu wilayah.

Ciri khas yang melekat pada suatu kelompok etnik adalah tumbuhnya perasaan dalam suatu komunitas (*sense of community*) di antara para anggotanya. Perasaan tersebut menimbulkan kesadaran akan hubungan kuat. Selain itu, tumbuh pula perasaan "kekitaan" pada diri anggotanya maka terselenggarakan rasa kekerabatan. Kita dalam identitas kelompok etnik mempunyai dua pandangan yaitu (1) sebagai sebuah unit yang objektif yang dapat diartikan oleh perbedaan sifat budaya seseorang, atau (2) hanya sekedar produk pemikiran seseorang yang kemudian menyatakannya sebagai suatu kelompok etnik (Manger, 1994:13).

Sejalan dengan pandangan di atas Rex (1994:8) menilai bahwa kategori suatu etnik diterapkan pada kelompok dalam kebersamaan dan kolektivitas. Lazimnya, berdasarkan kategori dan ciri-ciri umum, manusia dikelompokkan ke dalam berbagai ras. Bila ras tersebut dikaitkan dengan kebudayaan mereka, maka terbentuk kelompok etnik. Setiap manusia menjadi salah satu ras dan kelompok etnik.

Sementara itu, Yinger (1981) mengasumsikan perbedaan pengertian antara fisik dan sosial (ras) dalam etnisitas. Disebutkan bahwa perbedaan

fisik "race" secara mendetail dijelaskan dalam teori, namun dalam kenyataannya batas antara fisik "race" menjadi kabur. Kelompok manusia secara fenotif sulit dibedakan. Ilmu sosial mendefenisikan *race* sebagai kelompok etnik yang dilihat oleh dirinya sendiri atau oleh kelompok lain yang memiliki perbedaan karakteristik secara biologis dengan atau tanpa kenyataan bentuk yang berbeda kelompok biologis.

Kelompok etnik <sup>14</sup> oleh Yinger dibedakan dalam tiga tipe dasar, yaitu:

- keberadaan populasi imigran yang memiliki warga keturunan digolongkan dalam satu kelompok etnik, contonya di Amerika, Filipina, dan Korea;
- sebuah sub kelompok sosial yang memiliki nenek moyang, keturunan dan latar belakang budaya bersama dapat dikatakan sebagai kelompok etnik. Contohnya, kelompok Indian di Amerika;
- 3. sebuah kelompok etnik dapat berasal kelompok pan-cultural seseorang dari perluasaan perbedaan budaya dan latar belakang masyarakat, sehingga dapat diidentifikasi "mirip" atas dasar bahasa, race, agama dan persamaan status.

Lebih jauh dalam kajian antropologi, Naroll (dalam Barth, 1988: 11) menyebutkan bahwa umumnya kelompok etnik sebagai suatu komunitas

Yinger menyebutkan bahwa kelompok etnik adalah suatu segmen masyarakat yang lebih luas dilihat oleh yang lain berbeda dalam beberapa karakteristik berikut bahasa, agama, race, dan nenek moyang dengan budayanya para anggota mempersepsi diri seperti itu, dan mereka berpartisipasi dalam aktivitas pembangunan sekeliling mereka (rill atau mistik) asal atau budaya bersama.

memiliki karakteristik sebagai berikut: (1) secara biologis mampu berkembang biak dan bertahan (2) mempunyai nilai-nilai budaya yang sama dan sadar akan kebersamaan dalam sutu bentuk budaya (3) membentuk jaringan komunikasi dan interaksi sendiri, dan (4) menentukan ciri kelompoknya sendiri yang diterima oleh kelompok lain dan dapat dibedakan dari kelompok komunitas yang lain.

Dalam pandangan Barth tersebut, dipahami bahwa suatu kelompok etnik sebagai suku bangsa yang memiliki budaya dengan bahasa tersendiri dapat sebagai suatu komunitas yang berbeda satu unit dengan unit yang lain. Dalam hal ini, etnisitas dipandang sebagai suatu keluarga besar yang dikategorikan sebagai sebuah komunitas atau identitas yang establish yang memiliki elemen penting.

Terkait dengan identitas, maka peng-aktifan etnisitas menyangkut atas pembedaan dan pengakuan, menimbulkan dikotomi "aku", "kamu"; "kami", "mereka"; "orang dalam " dan "orang luar" sehingga jika dikotomi itu tidak ada etnisitas hilang (Dweyer, 1963:3). Dikotomi ini memungkinkan munculnya pembatas antara satu etnik dengan etnik lain atau sekaligus sebagai suatu ikatan perekat terjadinya interaksi antar etnik karena secara kultural ada perbedaan gagasan dan kepentingannya.

Perbedaan gagasan dan kepentingan etnik yang memungkinkan interaksi mengarah pada pengaktifan simbol-simbol etnisitas, hal ini memudahkan timbulnya persaingan atau konflik antar etnik. Konflik terkadang

timbul karena memperebutkan sumber daya atau bahkan kehormatan, dengan berusaha mempertahankan kedirian etniknya, mereka merasa terhormat dan dihargai. Kondisi ini memunculkan siapa yang berpihak pada gagasan dan kepentingannya menjadi kawan untuk tetap mempertahankan identitas etniknya.

Berdasarkan uraian tersebut, penulis dapat memberi makna atas etnisitas. Makna tersebut dapat ditelusuri dari dua hal. *Pertama*, etnisitas adalah sebuah rangkaian petanda dalam hubungan sosial. *Kedua*, etnisitas merupakan sumber politik identitas. Dalam hal yang pertama, etnisitas merupakan petanda dasar (asal-usul) yang dimiliki oleh sebuah kelompok etnik, petanda etnik ini berfungsi sebagai pembeda dalam relasi sosial. Dalam hal yang kedua, etnisitas berfungsi sebagai penegas perbedaan antara "kita" (we) dan "mereka" (*they*), membedakan orang Bugis bukan Makassar atau Mandar bukan Toraja dan lainnya, terutama terkait pada sumber-sumber politik.

#### 2.2. Pendekatan dalam Memahami Etnisitas

Perselisihan etnik dalam warna identitas sering dikaitkan dengan aspek kesejarahan. Kaitan ini oleh Appadurai (dalam Baso, 2002: 41) disebut sebagai production of natives, yaitu produksi "pribumi". Istilah yang digunakan untuk menyatakan suatu keaslian. Native diasumsikan sebagai istilah orang atau kelompok yang mengatasnamakan keberadaannya sebagai

penduduk asli dalam suatu daerah dan wilayah tertentu (*indigeaus people*). Keberadaan kelompok ini dengan membawa atribut bahwa dirinya atau kelompoknya memiliki keterikatan atas kepemilikan terhadap wilayah yang mereka tempati.

Keterikatan wilayah ini kemudian merembers pada pandangan bahwa di tanah itulah mereka dilahirkan, di wilayahnya nenek moyang mereka terlahir dan ada, sehingga dengan demikian kelompok atau orang ini mengindentifikasikan dirinya dengan wilayah tersebut dan bahkan mempertahankannya. Dalam hal ini, kelompok tersebut berusaha tetap mempertahankan nilai budaya pendahulunya, agar terjaga eksistensinya.

Terkait dengan keberadaan etnik, fungsi etnik ditinjau pada dua hal pokok, yaitu secara internal dan eksternal. Secara internal etnik menjaga integrasi, memperkokoh, dan menjaga kesinambungan budaya suatu kelompok. Hal itu dapat terjadi karena di dalam kelompok etnik terdapat jaringan hubungan persoalan yang padat yang sebagian besar didasarkan pada kekerabatan dan pada kontak langsung, tatapan muka yang terjadi pada sebuah komunitas. Nilai-nilai yang berlaku dalam kelompok etnik itu sebagai bagian tidak tertulis, dan individu diikat satu dengan yang lain dalam jaringan ketergantungan.

Secara eksternal etnik dipandang secara intrinsik merupakan sumber potensi yang sangat efektif dalam menggerakkan massa (mobilisasi) untuk mengalangkan integrasi sosial. Dalam hal ini etnik menjadi penegas identitas

kelompok "kita" (we) dan "mereka" (they). Kelompok "kita" dibenarkan dan kelompok "mereka" diperkaburkan. Identitas "kita", "mereka" yang membutuhkan legitimasi, dan dikembangkan dalam narasi besar dan diperkukuhkan dalam bentuk-bentuk ekspresi etnik seperti kekhasan nama, bahasa dan dialek mereka. Fungsi etnik seperti itu, dan ekspresi yang menopangnya berlangsung dengan cara, misalnya dengan menghadirkan (invented) atau menunjukkan situasi-situasi khusus di mana penggunaan etnik dibenarkan.

Berdasarkan funasi etnik tersebut James McKay (1982)mengidentifikasi dua pendekatan bentuk kelompok etnik, yaitu mobilisasi dan primordial; Pertama: dalam pendekatan mobilisasi melihat secara alamiah. bahwa tidak dapat dihindarkan keberadaan enisitas. Identitas etnik diciptakan secara aktif, dipelihara, diberi penguatan oleh individu dan kelompok agar mendapatkan akses sosial, politik dan sumber daya mental. Orang menggunakan simbol identitas untuk mencapai tujuannya, dan kelompok etnik cenderung dibentuk ketika orang percaya mereka dapat keuntungan oleh pembentukan identitas etniknya. Contoh, di Asian Selatan atau Afro-Caribbeans di Inggris yang mengembangkan identitas etnik dengan menawarkan dukungan emosional dan praktis para anggota kelompok etnik dalam kemakmuran agar terjadi perubahan dalam hukum dan politik yang dapat memperkuat kekuasaan etniknya.

Menurut McKay pendekatan ini memiliki keterbatasan, yakni cenderung memandang rendah kekuatan emosional ikatan etnik dan diasumsikan bahwa etnisitas selalu berkaitan dengan perasaaan bersama yang ingin dikejar kelompok etnik. Dia menyatakan bahwa beberapa fakta kelompok etnik mengejar ketertarikan politik dan ekonomi, dan bukan berarti semua kelompok etnik memiliki tujuan yang sama. Selanjutnya Mckay mengasumsikan bahwa pendekatan ini terkadang sulit dibedakan dengan arti kelas dan stratifikasi etnik, kedua pandangan ini menurutnya agak berbeda. Etnisitas masuk pada bagian kepentingan kelas dan memiliki lintas batas kelas, seperti di Irlandi Utara, Afrika Selatan dan Libanon, konflik etnik sering terjadi daripada konflik kelas dan orang sering mengindentifikasi dirinya sebagai kelompok etnik daripada kelompok kelas.

Kedua, pendekatan primordial digunakan pertama kali oleh Shils seorang sosilog Amerika tahun 1957. Shils menyatakan bahwa seseorang dapat memiliki atribut primordial dalam wilayahnya atau berdasarkan asal mereka, agama dan keluarganya. Atribut ini memasuki perasaan yang kuat pada loyalitas, intensitas dan solidaritas kelompok. Atribut etnik primordial dapat saja berakar pada kelompoknya dan menjadi basis konflik antara kelompok etnik dalam waktu lama. McKay, melihat bahwa kekuatan primordial dapat menilai kekuatan emosional ikatan etnik, tetapi juga kritis. Dia menyatakan pendekatan ini cenderung deterministik dan statik dengan pertimbangan: (a) anggota kelompok etnik memiliki sedikit pilihan tentang

rasa cinta kasih; sehingga dalam realitas perlengkapan etnik mampu mengubah kekuatan dari individu ke individu, (b) setiap anggota kelompok etnik secara individu akan memiliki identitas etnik (c) pendekatan ini tidak mudah dihubungkan dengan perubahan identitas etnik antar anggota kelompok etnik, dan (d) pendekatan ini menumbuhkan banyak kepentingan emosi dasar manusia cenderung dikatakan sebagai etnik dan identitas kelompok agar eksis dalam kekosongan politik dan ekonomi.

Dalam kombinasi dari dua pendekatan ini, McKay percaya bahwa prilaku, ikatan emosi primordial dan ikatan instrumental mobilisasi dapat dihubungkan. Keduanya merupakan "manifestasi" dari etnisitas. Selain itu, pertentangan atas kedua pendekatan itu dapat dikombinasikan, karena etnisitas dapat didasarkan atas mobilisasi dan primordial. Berangkat dari pemahaman itu, McKay mengklasifikasi lima tipe etnisitas, yaitu: pertama, etnik tradisional; kedua, etnik militan; ketiga, etnik simbolik; keempat, etnik manipulator dan kelima, etnik semu (pseudo-ethnics). Kelima klasifikasi tersebut dijelaskan lebih lanjut.

Etnik Tradisional, pada kelompok etnik tradisional memiliki ikatan kebersamaan, terutama ikatan emosional. Kelompok ini memiliki sejarah panjang yang disosialisasikan pada keturunannya untuk menginternalisasi budayanya, tidak memperhatikan secara partikular kepentingan ekonomi dan sosial, lebih menekankan pemeliharan budaya. Kelompok ini sangat kuat mengindetifikasi kelompoknya dimana mereka berada dan mungkin tertarik

terhadap material tetapi tidak memobilisasi untuk mengejar kolektifitasnya. Contohnya, Hutterite di Amerika Utara, dan minoritas suku di Timur Tengah, seperti Armenia, Asiria, Kurdi dan Kristen Libanon

Etnik Militan, pada kelompok etnik diperkuat oleh kedudukan primordial dan politik serta kepentingan ekonominya. Contohnya, Basques di Spayol yang memiliki bahasa sendiri dan simbol budaya sendiri seperti bendera. Namun demikian kelompok ini memiliki gerakan politik yang mencoba mencapai keuntungan otonomi yang lebih besar atau memerdekakan diri dari Spanyol.

Etnik Simbolik, kelompok etnik memiliki peluang atribut etnik dalam pengertian primordial dari faktor politik dan ekonomi. Kelompok ini memiliki keterlibatan dalam kelompoknya, atau identifikasi dengan kelompok etniknya. Contohnya, di USA, keturunan Skontlandia yang sering mengadakan festival kelompok, dan Irlandia yang bekerjasama dengan St Patrick'Day mengadakan parade, hal ini semua merupakan bagian simbol-simbol etniknya.

Etnik Manipulator, kelompok ini berusaha untuk mencoba mempromosikan aktivitas politiknya dan minat ekonominya, tetapi dalam memanipulator etnik tidak seperti kelompok solidaritas dan ikatan emosional yang kuat seperti etnik tradisional dan etnik militan. Contohnya, ikatan Nasionalisme di Scotlandia tahun 1970-an merupakan kelompok organisasi partai politik, tetapi tidak memiliki putusan kebebasan ekonominya.

Pseudo-Ethnics (etnik-semu), merupakan kelompok etnik yang memiliki potensi menjadi sebuah kelompok yang kuat tetapi tidak terealisir secara potensial. Pemimpin berjuang memobilisasi perasaan identitas etnik. Anggota kelompok lebih setia kepada negara daripada kelompok etniknya atau kelompok etnik potensial. Contohnya, di Pulau Selatan New Zealand menginginkan daerahnya menjadi merdeka tetapi kesulitan karena tidak memiliki perasaan yang kuat terhadap pulau.

Gagasan yang dikemukakan oleh Shils dan McKay mengisyaratkan bahwa etnisitas digunakan sebagai atribut budayanya, dimana kelompok etnik tertentu dapat dibedakan dengan kelompok etnik lainnya dan diberi label yang spesifik. Seiring dengan hal itu Fiscer (1986: 195-196) menegaskan bahwa etnisitas pada dasarnya merupakan sesuatu dalam setiap generasi harus dicari kembali (reinvented) dan ditafsirkan kembali (reinterpreted) oleh setiap individu dan bukan sesuatu yang sederhana diwariskan dari generasi ke generasi. Etnisitas dalam pandangan ini merupakan sebuah proses yang dinamis dan dapat berkembang sepenuhnya melalui perjuangan panjang.

Merujuk pada pendekatan fungsi etnik di atas, terdapat tiga pendekatan teoritis utama dalam melihat fenomena etnisitas yang tidak jauh berubah dengan pendekatan fungsinya, yaitu primordialisme, konstruktivisme, dan instrumentalisme (Mathias Koenig, 1999; Kuper dan Kuper, 2000:309; Hale, 2004: 459). *Pertama*, pendekatan primordialisme

dikembangkan oleh Even Shill (1957), Cliffrord Geertz (1967) dan Van de Berghe (1981). Pendekatan ini melihat fenomena etnis dalam kategorikategori sosio-biologis, yang pada umumnya beranggapan bahwa kelompokkelompok sosial dikarakteristikkan oleh gambaran seperti kewilayahan, agama, kebudayaan, bahasa, dan organisasi sosial yang memang disadari secara objektif sebagai hal yang "given", dari sananya, dan tidak dapat dibantah. Pendekatan ini terbukti mempunyai pengaruh terhadap gambaran sosial masyarakat. Namun, pendekatan ini tidak bisa dipertahankan secara metodologis karena memberi status ontologis dan esensial terhadap entitasentitas kelompok, sedangkan ilmu-ilmu sosial butuh tafsiran dan penerangan akan kemunculan, stabilisasi, dan perubahannya dari waktu ke waktu dengan merekonstruksi secara objektif dari para pelakunya. Seperti analisis yang dilakukan oleh Max Weber, etnisitas didefinisikan sebagai sekumpulan orang yang menghibur kepercayaan subjektif dalam nyanyian mereka karena kesamaan-kesamaan fisik, agama, atau karena kenangan pengalaman satu koloni dan migrasi.

Kedua, pendekatan konstruktivis lebih menarik perhatian. Pendekatan ini dikembangkan oleh Frederik Barth (1969), Deutsch (1966), Gellner (1983), dan Hassa (1986) yang memandang identitas etnik sebagai hasil dari proses sosial yang kompleks, manakala batasan-batasan simbolik terus-menerus membangun dan dibangun oleh manfaat mitologi, suatu himpunan sejarah dari bahasa dan pengalaman masa lampau.

Pendekatan instrumentalisme, lebih menaruh perhatian pada proses manipulasi dan mobilisasi politik manakala kelompok-kelompok sosial tersebut tersusun atas dasar atribut-atribut awal etnisitas seperti kebangsaan, agama, ras dan bahasa

Berdasarkan uraian tersebut, penulis dapat menarik kesimpulan bahwa perkembangan etnisitas sebagai petanda identitas merupakan proses yang memperhitungkan fakta bahwa etnisitas bukanlah satu-satunya bagian dalam menciptakan petanda etnik. Dalam hal ini, dapat diasumsikan bahwa yang harus juga diperhitungkan adalah pergulatan dalam menemukan petanda etnik merupakan proses yang mengacu pada visi dan misi masa depan, dengan berpijak pada sejarah masa lalu. Oleh karena itu, proses pencarian petanda etnik merupakan dinamika yang terus bergulir, diperbaharui, diperjuangkan dan tidak pernah berakhir.

### 2.3. Konseptualisasi Identitas

Studi identitas merupakan kajian yang salah satunya terlahir dari pemikiran Friedrich Hegel seorang filosof German, pemikirannya mendukung gerakan revolusioner di Perancis, terkait dalam mempersatukan Eropa. Salah satu karyanya yang mendukung studi ini adalah *The Phenomenology of Mind* (1807). Karya tersebut telah mempengaruhi pikiran Marx terutama pada pertentangan kelas (perjuangan kelas). Hal itu berkembang dan melahirkan pemahaman interdependensi identitas, yang belakangan ini disebut dengan

pengakuan politik (*politics of confession*)<sup>15</sup>. Pengaruh Marx tersebut setidaknya telah memperkuat studi identitas, sehingga identitas merupakan salah satu bagian dari teori sosial yang cukup berkembang (Alcoff dan Mendieta, 2003: viii).

Dalam perkembangan selanjutnya, identitas menjadi bagian dalam melakukan interaksi-interaksi sosial, baik dalam masyarakat heterogen maupun yang homogen. Dalam masyarakat yang heterogen jarang ditemukan adanya identitas tunggal. Akan tetapi, biasanya orang-orang mengindentifikasikan diri mereka dengan nilai-nilai dari pelbagai kelompok yang berbeda. Hal itu mengilhami beberapa pemikir yang mendalami kajian identitas. Studi identitas menampakkan perkembangannya, misalnya: makna identitas dari psikoanalisa (Freud, 1921:24), formasi identitas sebagai siklus hidup manusia (Erikson, 1989; Hall,1996:160; Bauman, 1996), tipe penciptaan identitas (Shill, 1957; Bradley, 1997).

Studi identitas pada kenyataanya tidak didefinsikan sebagai suatu yang tunggal, homogen dan permanen. Identitas merupakan pemahaman yang melibatkan individu dan kelompok dalam suatu situasional atas keberadaannya. Dalam hal ini, Giddens mengkonstruksi sebagai multiple identity yang melibatkan pemahaman dasar atas tingginya etos

Hal ini diperkuat dengan tulisan Marx, On the Jewish Question (1843) berisikan dukungan perlawanan hak-hak sipil Yahudi atas revolusi sosial untuk kaum buruh. Marx merespon pengaruh pemahaman dan hubungan antara identitas privasi, seperti agama (kepercayaan) dan negara.

"kepemenuhan/pemenuhan diri" (self fulfillment) serta "aktualisasi diri" (self actualisation). Apa yang disebutkannya bertitiktolak pada proses strukturasi modernitas yang menerobos ke ranah hidup pribadi. Bagi Giddens, diri (self) tidak hanya menjadi penentuan tradisi komunitas lokal, lebih dari itu, identitas diri menjadi proyek yang refleksif (1990: 114; 1991:5). Artinya, keseluruhan cara hidup dan narasi diri kita semakin berlangsung dalam rimba pilihan yang disaring lewat sistem abstrak dan dialektika antara apa yang lokal dan yang alobal. Dengan demikian proses ganda 'menglobal dan melokal (mempersonal)' dalam konstruksi identitas diri sebagai proyek refleksif merupakan elementer refleksif modernitas. Individu harus menemukan identitasnya dalam strategi-strategi dan pilihan-pilihan yang disediakan oleh sistem-sistem abstrak. Sedangkan aktualisasi diri yang dibangun dari kepercayaan dasar dalam konteks personalis hanya dapat dibangun oleh pengeluaran diri pada yang lain (Giddens, 1990: 176).

Sementara itu studi identitas pada dasarnya, melihat karakter individu yang tercermin sejak lahir sebagai suatu anugerah dari sang pencipta. Hal ini merupakan identitas dasar dan kemudian membentuk "keakuan" dan membedakannya dengan yang lain (kamu, mereka, dan dia). Terkait dengan pemikiran tersebut, Jary (Haralambos, 2000: 885) mengasumsikan bahwa identitas adalah jati diri yang terkait dengan perasaan diri, yaitu rasa diri yang berkembang selama masa pertumbuhan dari anak-anak hingga dewasa, yang dapat membedakan segala perilakunya dengan orang tua, keluarga dan

masyarakat dimana ia berada. Dalam hal ini identitas lebih berorientasi pada kesadaran pada diri sendiri (siapa mereka/aku), apa yang paling baik dan berarti baginya serta apa yang dapat dilakukan untuk mempertahankan dirinya.

Selanjutnya, Jary mengembangkan pemikirannya bahwa identitas tidak hanya dapat dilihat dari impresi kedirian kita sendiri tetapi juga berasal dari impresi diri dari orang lain, serta impresi orang lain tentang kita. Menurutnya, ada dua hal penting dalam menilai identitas, yaitu faktor internal dan faktor eksternal. Dalam hal yang disebut pertama, sebagai faktor internal identitas terlahir dari apa yang terpikirkan tentang identitas kita, sedang dalam hal kedua, yakni identitas eksternal dapat diidentitifikasi bagaimana orang lain melihat dan beraksi terhadap diri kita. Hal itu dapat menjadi sebuah pertentangan atau dapat mendukung dan memperkuat pandangan kita terhadap diri kita sendiri. Artinya bahwa, munculnya identitas berasal dari hubungan antara diri kita dengan orang lain. Dengan demikian identitas dibentuk dan ditata dalam hubungan dialektik antara faktor internal dan faktor eksternal, dan hasil dari interaksi keduanya dapat menghasilkan identitas diri.

Keterkaitan antara identitas internal dan eksternal melahirkan pengukuhan atau "penciptaan". Hal ini menjadi spirit atas proses kelahiran yaitu mengacu pada penciptaan suatu identitas bersama berkaitan dengan nilai-nilai dan simbol-simbol yang mendasari landasan suatu sistem dalam masyarakat. Masalah penciptaan identitas bersama selalu berkisar pada

perkembangan keyakinan dan nilai-nilai yang dianut bersama yang dapat memberi masyarakat di wilayah tertentu suatu perasaan solidaritas sosial. Suatu identitas bersama menunjukkan bahwa individu-individu tersebut setuju atas pendefinisian diri mereka atas yang saling diakui, yakni suatu kesadaran mengenai perbedaan mereka dengan orang lain, dan suatu perasaan akan harga diri bersama mereka. Seringkali gagasan (ide), nilai, norma, dan simbol ekspresif yang dianut bersama definisi, kesadaran dan penghargaan kehormatan diri. Gagasan tersebut merupakan konsep yang sangat umum mengenai hal yang diinginkan, suatu kriteria untuk menentukan tindakan mana yang harus diambil (Andrain, 1995:98)

Terkait atas ketidaksetaraan, <sup>16</sup> jika menfokuskan pada konteks identitas etnik, pemahaman interaksi simbolik, khususnya dari Mead menilai bahwa konsepsi-diri seseorang bersumber dari partisipasinya dalam budaya di mana ia dilahirkan atau yang ia terima. Budaya diperoleh individu melalui simbol-simbol dan simbol-simbol ini bermakna baginya lewat eksperimentasi

Dalam pemikiran tentang identitas dan ketidaksetaraan, Bradley menyatakan bahwa konsep identitas tidak pernah modern dan tidak postmodern, tapi memiliki bentuk atas dirinya sendiri. Kunci objektif menjadi pokok dalam memandang identitas secara bersamaan atas pendekatan klasik dan modern yang lebih baru dari perspektif postmodern dan postrukturalis (Bradley, 1997) Point penting Bradley dalam membedakan dua pendekatan itu antara lain: pertama, pendekatan modern lebih menekankan pada pentingnya struktur (kelas atau patriarki), sedang pendekatan postmodern tekanannya pada pilihan; kedua, pendekatan modern melihat bahwa masyarakat terpolarisasi (kaya dan Miskin), sedang postmodern melihat masyarakat dan identitas anggota, terfragmentasi dalam beberapa kelompok berbeda; ketiga, pendekatan moder melihat kelas dan gender sebagai sumber utama identitas, sedang postmodem menyatakan bahwa kelas dihilangkan. Penekanan pada race, etnisitas, nasionalitas, budaya dan agama, sebagai yang berbeda, saling berkaitan, sebagai sumber identitas; keempat, pendekatan modem melihat masyarakat relatif dapat diramalkan, dengan derajat tatanan sosial, sedang postmodem menekankan pada kekacauan dan kebingungan, suatu yang tanpa batas mendekati peristiwa unik; kelima, pendekatan modern menekankan pada material sebagai sumber kekuasaan, sedang postmodern menekankan pentingnya budaya dan simbol.Dari sudut pandang postmodern, kekuasaan berasal dari kontrol atas wacana, atas bagaimana rakyat bebrbicara dan berpikir tenrang isue atau kelompok sosial. Makna dipandang sebagai sentral.

dan akhirnya familiarity dengan berbagai situasi (dalam Palakshappa, 1971:41). Dalam kaitan ini, identitas etnik juga suatu proses, terbentuk lewat interpretasi realitas fisik dan sosial yang memiliki atribut-atribut etnik. Identitas etnik berkembang melalui internalisasi pengkhasan-diri (self-typication) oleh orang lain yang dianggap penting (significant others), tentang siapa aku dan siapa orang lain berdasarkan latar belakang etnik mereka. Semuanya dianggap keniscayaan yang tidak perlu dipersoalkan lagi. Proses itu juga melibatkan internalisasi aspek-aspek orang yang dianggap penting ke dalam diri sendiri.

Dari uraian di atas, secara singkat penulis dapat menegaskan bahwa identitas diartikan sebagai suatu penilaian yang kemudian membentuk pengikatan dan pembedaan atas diri sendiri ataupun orang lain. Dalam hal ini individu ataupun kelompok tercermin dan terbentuk dari unsur yang melekat atau sengaja dilekatkan, baik dalam tubuh (fisik) dan lingkungan sosialnya. Dalam kaitannya dengan identitas Mandar, unsur-unsur yang sengaja dibangun tersebut adalah identitas etnik, hal ini merupakan instrumen penegas pembeda dengan orang lain. Identitas tersebut antara lain dipengaruhi oleh interaksi dengan dunia lingkungannya, disinilah awal pemikiran atas objek dan subjek politik seseorang atau kelompok.

# 2.4. Politk Identitas sebagai Politik Perbedaan

Akar-akar politik identitas salah satu asalnya dapat ditemukan dari pemikiran filsafat Foucouldian (Michel Foucault) tentang politik tubuh, dari sejarah seksualitas dan relasi-relasi kekuasaan yang mengelilinginya. Pemikiran tersebut mengedepankan tentang sejarah tubuh, memandang tubuh (badaniah) bukan hanya sebagai entitas genetis dan bersifat evolutif, tetapi lebih merupakan produk sejarah dalam konsep yang lebih umum. Menyebarnya politik identitas dalam pandangan Foucault merupakan akibat dari runtuhnya masyarakat karena adanya gerakan yang mengontrol demografis objektif. Foucault merasa diasingkan, disendirikan, dengan cara dibaptis kemudian memaksanya menyandang identitas baru sebagai seorang nasrani.

Atas apa yang dialaminya, kemudian Foucault melakukan penyelidikan bahwa politik identitas merupakan kekhasaan yang terjadi pada negara dan masyarakat modern (liberal dan demokrasi). Dalam hal ini, Foucault menerapkan prinsip-prinsip ilmiah terhadap tubuh individual dalam proses politik melalui kekuasaan negara. Dengan demikian, tolak ukurnya adalah standar negara, dan mengabaikan individu dan masyarakat. Bagi Foucault, hasilnya ternyata mencegangkan karena sikap ilmiah dan cakupannya ke segala aspek menjadi bentuk kontrol dan tirani yang absolut (Feher, 1996;61). Dalam kata-kata Foucault di *Governmentality*, disebutkan karena kemampuan negara untuk menstransformasikan dirinya sebagai yang

memerintah, maka masalah pemerintahan dan teknik pemerintahan menjadi isu politik, satu-satunya lingkup yang nyata bagi perjuangan dan persaingan politik (Mulgan, 1995:13).

Politik identitas merupakan nama lain dari bio-politik (Faucault, 1988) dan politik perbedaan (Heller, 1995). Dalam filsafat sebenarnya wacana ini sudah lama muncul, akan tetapi penerapannya mengemuka setelah kajian ini masuk dalam disiplin ilmu politik yang bersifat empiris dan mulai dibicarakan pada tahun 1960-an. Term biopolitik dapat ditarik pada tataran filosofis dan teori politik, terutama analisis politik terhadap fenomena yang sekarang muncul sebagai akibat pertumbuhan masyarakat modern.

Politik identitas yang fokusnya pada perbedaan (difference) adalah bentuk pertahanan terhadap berbagai perbedaan, yang hakikatnya merupakan integritas pada konteks sosial dan politik, bahkan mempunyai persamaan tujuan yaitu peneguhan identitas atas pilihan-pilihan politik baik itu gender, ras, agama, ataupun etnik. Proses ini mengakibatkan adanya desakan-desakan perbedaan dalam hak asasi, kebebasan dan persamaan. Politik identitas sebagai politic of difference, setidaknya memerlukan political tolerance, terutama untuk menampilkan dan menghargai setiap perbedaan dalam konteks interaksi. Hal ini bertujuan untuk mengantisipasi peta politik masa depan, yang berkembang kearah politik yang beragam, sehingga dalam hal ini diperlukan moralitas berpolitik yang baik.

Pada mikropolitik, Foucault (1988:101) memandang politik identitas pada dua komponen, yaitu politik wacana dan bio-politik. Dalam hal yang disebut pertama, politik wacana menitik beratkan pada kajian kelompok-kelompok marginal yang berusaha untuk menghadapi wacana hegemonik yang memposisikan individu atau kelompok ke dalam "straitjacket" identitas-identitasnya untuk merasakan kebebasan atas perbedaan.

Dalam hal yang disebut kedua, yaitu bio-politik (*bio-struggle*), entitasentitas individu dan kelompok berusaha melepaskan diri dari cengkeraman kekuasaan dan berusaha memperoleh kembali hak-hak yang melekat dalam diri atau kelompok mereka, agar dapat dihargai dan dikenal.

Sementara itu, Klaus Von Beyme (1996; 122) mengembangkan karakter gerakan politik identitas dalam tiga tahap perkembangan, yaitu, pertama, tahap pramodern; kedua, tahap modern dan ketiga, tahap postmodern. Dalam tahap politik pramodern, perpecahan fundamentalis kelompok-kelompok etnik, dan kebangsaan memunculkan gerakan sosial politik yang menyeluruh. Dalam hal ini mobilisasi secara ideologis diprakarsai oleh para pemimpin (elite). Tujuannya adalah perampasan dan perebutan kekuasaan dari satu kekuasaan dominan.

Pada tahap modern, gerakan politik identitas muncul karena adanya pendekatan kondisional, keterpecahan suatu komunitas dan membutuhkan sumber-sumber untuk dimobilisasi. Dalam hal ini terjadi keseimbangan mobilisasi dari atas (pemimpin) dan partisipasi dari bawah (rakyat), peran

pemimpin tidak lagi dominan dan tujuan akhir adalah pembagian kekuasaan (distribution of power).

Kemudian, pada perkembangan postmodern, politik identitas muncul sebagai suatu gerakan yang berasal dari dinamikanya sendiri, protes muncul atas berbagai macam kesempatan yang diberikan kepada individual, tidak ada satu kelompok atau pecahan yang dominan. Pola aksi dan kegiatannya berdasarkan pada kesadaran diri yang bersifat otonomi sebagai tujuan finalnya.

Dalam pandangan akhir tentang politik identitas, khususnya yang membidik tentang etnik, penampilannya selalu dibarengi dengan relasi-relasi kekuasaan dalam pola-pola integrasi, separatisme, atau dalam posisi politik pribumi dan non pribumi. Politik integrasi terjadi ketika kelompok-kelompok etnik berusaha dan berinteraksi dengan menjaga dan menyatukan diri dalam suatu kelompok yang mengatasnamakan bangsa atau wilayah tertertu. Dalam integrasi, perbedaan-perbedaan etnik berusaha diintegrasikan pada kesamaan atas bangsa atau isme-isme kenegaraan seperti persatuan atau keutuhan wilayah atau bangsa.

Sebaliknya, separatisme muncul dari perbedaan-perbedaan yang tidak bisa diintegrasikan ke dalam kelompok atau kesatuan bangsa. Separatisme dapat juga muncul dari relasi kuasa negara dengan kelompok etnik yang tidak mau mengintegrasikan diri dengan negara atau sengaja memisahkan diri karena berbagai faktor, seperti memisahkan diri membentuk negara,

bangsa atau wilayah sendiri. Contoh kasus, lepasnya Bangladesh dari Pakistan, dan Pakistan lepas dari India.

Sementara itu, politik pribumi-non pribumi lebih disebabkan sebagai wacana relasi antar orang dalam dan orang luar suatu wilayah yang erat kaitannya dengan faktor-faktor migrasi dan penguasaan wilayah, sumbersumber ekonomi dan penghidupan. Dalam konteks ini, politik pribumi merupakan upaya proteksi dan penjagaan diri terutama konteks asli (*native*), yang kebanyakan kasus menerima kekalahan dari kaum pendatang. Asal usul pribumi dapat ditelusuri melalui kacamata sejarah etnik, seperti yang dilakukan oleh Arnold Krupat yang menyelidiki relasi orang Indian sebagai pribumi Amerika dengan orang kulit putih yang merupakan pendatang. Dengan ethnohistory dapat diselidiki apakah etnik tertentu mempunyai nilainilai yang fair bagi daerahnya pada masa pendudukan mereka (Krupat, 1992:4)

Berdasarkan uraian tersebut, penulis menarik kesimpulan bahwa identitas merupakan hal penting dalam menilai diri kita sendiri, diri orang lain, bahkan impresi orang pada kita. Dengan demikian identitas diartikan sebagai suatu proses kesadaran diri akan keberadaannya dilingkungan manapun, sehingga apa yang berarti dan baik buatnya akan dipertahankan untuk dapat dikenali oleh pihak lain agar tetap eksis dan diakui. Oleh karena itu, fungsi terpenting identitas adalah sebagai pembeda dan sekaligus pengada. Selain itu, identitas juga membantu terciptanya solidaritas dan integrasi sosial.

Usaha untuk dapat eksis dan dikenali dalam politik identitas, terlebih dahulu mengenal perbedaan baik individu maupun kelompok. Hal ini biasanya dilakukan jika ada kesenjangan (distorsi) yang sangat tajam dalam perbedaan tersebut, seperti relasi kuasa yang dibarengi dengan dominasi ataupun dengan resistens, sehingga untuk menguranginya, terkadang dilakukan dengan tindakan-tindakan yang biasanya dapat melahirkan konflik, dan bahkan sampai tahap kekerasan. Kasus politik identitas seperti ini dapat terjadi baik itu pada tema agama, gender, ras ataupun etnik, sedang kasus etnik Mandar, merupakan salah satu kenyataan dari politik identitas dalam upaya melepaskan diri dari dominasi kekuasaan etnik mayoritas.

#### 2.5. Formasi Identitas

Pada dasarnya, identitas secara objektif didefinisikan sebagai lokasi (tempat keberadaan) di dalam suatu lingkungan tertentu dan dapat diperoleh secara subjektif bersama-sama dengan lingkungan tersebut. Identitas, dengan sendirinya, merupakan satu unsur kunci dari kenyataan subjektif, sebagaimana kenyatan subjektif, selalu berhubungan secara dialektis dengan masyarakat. Identitas dibentuk dalam proses-proses sosial, sehingga jika

Kenyataan sosial lebih diterima sebagai kenyataan ganda daripada suatu kenyataan tunggal. Kenyataan kehidupan sehari-hari memiliki dimensi objektif dan subjektif. Manusia adalah pencipta kenyataan sosial yang objektif melalui proses eksternalisasi, sebagaimana kenyataan objektif mempengaruhi kembali manusia melalui internalisasi yang menciptakan kenyataan subjektif. Berger memandang masyarakat sebagai produk manusia dan manusia sebagai produk masyarakat.Karya ini berimplikasi dalam dimensi kenyataan objektif dan subjektif, maupun proses dialektis dari objektivitas, internalisasi dan eksternalisasi.

identitas sudah diperoleh wujudnya, maka biasanya akan dipelihara, dimodifikasi, atau bahkan dibentuk ulang oleh hubungan sosial. Sementara itu, identitas dapat juga dihasilkan dari interaksi antar organisme, kesadaran individu, dan atau struktur sosial yang bereaksi, dari struktur sosial yang telah diberikan, diusahakan untuk memeliharanya, memodifikasinya atau bahkan membentuknya kembali (Berger dan Luckmann, 1990: 248).

Terkait dengan kenyataan sosial, identitas dapat dianggap sebagai bentuk konstruksi sosial. Identitas menjadi bagian dari pemikiran dialektik dalam pengertian bahwa masyarakat adalah produk manusia. Berger (1994:4), memandang proses dialektik dari masyarakat terdiri dari tiga momentum, eksternalisasi, objektivitas, dan internalisasi. Pemahaman ekstemalisasi adalah penyesuaian diri baik dalam aktivitas fisik maupun mental dengan dunia sosio-kultural sebagai produk manusia. Objektivitas adalah interaksi sosial dalam dunia intersubjektif yang dilembagakan atau mengalami proses institusionalisasi, dan intemalisasi dimana individu mengindentifikasikan diri dengan lembaga sosial atau organisasi sosial tempat individu menjadi anggotanya melalui kesadaran subjektif. Melalui eksternalisasi, masyarakat merupakan produk manusia. Melalui objektivitas, masyarakat menjadi suatu realitas sui generis, unik. Melalui internalisasi, maka manusia merupakan produk masyarakat.<sup>18</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> "Eksternalisasi" dan "objektivasi" adalah istilah dari Hegel, dan dipahami sebagimana terhadap kolektivitas fenomena Marx. "Internalisasi" dipahami dalam psikologi sosial Amerika. Dasar teori dari

Sementara itu, Coolin (1997:5) memandang agak berbeda. Disebutkan bahwa realitas sosial dimaknai sebagai konstruksi sosial dari fakta manusia, fakta tersebut tidak hanya menyoroti tentang individu, tetapi juga pada kelompok atau group yang diistilahkan dengan kolektif sosial, fakta tersebut melihat fakta sosial pada tataran fisik. Topik yang mendalam dari konstruksi sosial terkait dengan "sosial", yang dimaknai lebih sederhana bahwa kolektifitas menjadi bagian pemahaman spesifik . Esensialnya, bahwa konstruksi biasanya bekerja dalam agen-agen sosial pluralis, tidak pada individual. Selanjutnya, konstruksi kemungkinan terbuka pada agen generasi kolektif dan aktivitasnya dapat digunakan untuk menganalisis term individual.

Bertolak dari pemahaman di atas, identitas etnik Mandar, adalah identitas etnik yang terinternalisasi dalam tindakan, memiliki makna yang sangat penting karena dibutuhkan oleh seseorang atau kelompok etniknya untuk mengaktualisasikan apa yang menjadi problem dalam dirinya. Tindakan penciptaaan identitas etnik Mandar tersebut, merupakan tindakan luar yang mengikutsertakan tindakan dalam dirinya yang tersembunyi. Dengan kata lain, identitas kelompok etnik dipandang sebagai tindakan yang bermakna pada konstruksi peran yang dibangun untuk menentukan ranah kekuasaan etniknya.

karya G.H. Mead, cf. dengan tulisannya *Mind, Self* and *Society* (University of Chicago Press, Chicago, 1934); Anselm Strauss (ed); *George Herbert Mead on Social Psycology* (University of Chicago Press, Chicago, 1956). Istilah *sui generis*, sebagaimana diterapkan pada masyarakat, dikembangkan oleh Durkheim dalam *Rules of Sociological Method* (Free Press, Glencoe, III, 1950, Collier-Macmilan, London, 1964)

Dalam pandangan Bradley, konstruksi identitas karena ketidaksetaraan, divisi sosial dan perbedaaan. Varian itu menjangkau dari wilayah ke wilayah, waktu ke waktu dan individu ke individu. Menurutnya, identitas dapat dilihat dari keterlibatan individu yang mewujudkannya. Tiga tataran dalam perwujudannya meliputi :

- Identitas Pasif, disebut juga identitas potensial. Identitas
  potensial menjadi sangat penting, di saat individu-individu
  mampu melihat diri mereka sendiri dan orang lain akan
  keberadaaannya, namun identitas ini terkadang tidak nampak
  dengan jelas. Pandangan ini melihat pada identitas kelas
  seseorang.
- 2. Identitas Aktif, melihat kesadaran individu dan menetapkan dasar untuk melakukan tindakan. Elemen positif yang penting adalah identifikasi diri sendiri walaupun terkadang tidak bersifat kontinyu dalam batasan membentuk identitas tunggalnya. Artinya bahwa identitas dapat muncul bersamaan ketika individu sadar akan keberadaaanya.
- Identitas Politik, identitas ini eksis ketika mereka sadar dan menyediakan waktu dan ruang yang lebih konstan untuk bertindak serta berpikir secara konstan demi identitas mereka. Identitas dibentuk dalam aksi-aksi politik. (Haralambos, 2000;929).

Sehubungan dengan pandangan di atas, Igram (1993) membenarkan bahwa konstruksi identitas secara politik terkait dengan aksi dan keputusan politik dari masyarakat atau elite yang akhirnya menentukan sikap politiknya. Artinya, sikap tersebut diambil berdasarkan pengalaman, pengetahuan dan perasaannya akan resisten terhadap perubahan yang minimal secara psikologi tidak mengubah budaya politiknya (Lihat, Fiske and Taylor 1991; Kinder 1983; Hurwitz Peffey 1987).

Peran yang dijalankan oleh aktor dalam memformulasi situasi selalu memcoba mengupayakan identitasnya. Sehubungan dengan hal itu, Jenkins (Haralambos, 2000:927) memandang bahwa formasi identitas bukanlah hubungan yang sederhana dalam interaksi individu. Identitas terkait dengan kelompok sosial yang lebih luas. Interaksi membimbing untuk mengkonstruksi batas, atau garis pemisah, antara perbedaan kelompok sosial yang membawa identitas berbeda.

Kekuatan dalam menunjukkan suatu identias diri sendiri atau kelompok, atribut identitas kepada orang lain pada kenyataannya selalu terkait dengan aspek kekuasaan. Suatu kelompok mempunyai kekuasaan lebih daripada kelompok lain, menunjukkan identitas diri dan atribut identitas kepada yang lain. Lebih jauh, identitas secara cermat dihubungkan dengan posisi sosial, bagian dalam organisasi. Klasifikasi organisasi masyarakat atas dasar pekerjaan dan kedudukan, tidaklah memberikan kebebasan kepada rakyat untuk memilih posisi mereka dalam organisasi.

Bagi Jenkins, eksistensi identitas diasosiasikan oleh kelompok dan posisi sosial dalam organisasi, artinya bahwa identitas tidak bisa sepenuhnya terpenuhi dengan cara dan alasan yang sederhana. Menurutnya, bahwa identitas sosial, baik kelas, gender, rase, atau etnisitas dan sebagainya dapat eksis, dibangun, diperoleh dan dialokasikan melalui relasi kekuasaan. Identitas terkadang dikonstruksi atau diperjuangkan untuk memperoleh posisi melalui tipu daya yang hebat. Identitas terbangun melalui interaksi antar anggota kelompok, yaitu produk sosial yang melibatkan mereka yang mempunyai kekuasaaan dan kepentingan.

Dalam menjalankan formasi identitas, Castell (2004:6-12) membidik studi tentang identitas melalui tiga sudut yang berbeda: *legitimizing identitity, resistance identity, dan project identity*<sup>19</sup>. *Legitimizing identity* menawarkan pembahasan bahwa identitas yang dipaksakan oleh suatu lembaga dominan, misalnya, negara. Dengan kata lain, bahwa kajian identitas dari perspektif kelompok atau lembaga dominan yang bertujuan memperoleh rasionalisasi dan justifikasi atas dominasi dan otoritasnya terhadap yang lain.

Resistance identity, adalah salah satu identitas tandingan yang muncul menentang penyeragaman identitas oleh lembaga dominan. Resistance

Penggunaan konsep-konsep: identitas, identitas utama, makna dan simpul makna di sini digunakan dalam pengertian seperti yang dirumuskan oleh Manuel Castell dalam karyanya, The Power of Identity (1997:6-7) bahwa: "Identity is people's source of meaning and experience...by identity, as refers to social actors, I understand the process of construction of meaning on the basis of a cultural attribute, or related set of cultural attributes, that is/are given priority over other sources of meaning...I define meaning as the symbolic identification by a social actor of the purpose of her/his action...meaning is organized around a primary identity (that is an identity that frames the others).

identity, membuka cara melihat identitas dari sudut pandang kelompok yang tertindas, dimarginalisasi, dan atau didevaluasi oleh kelompok dominan. Dapat diartikan bahwa perspektif ini dapat mudah ditemukan dikalangan kelompok minoritas serta mereka yang termarginalkan, biasanya diberikan kepada kelompok suku bangsa, ras, etnik, atau bahkan agama tertentu.

Memang, ada pandangan bahwa masalah mayoritas dan minoritas tidak tergantung pada jumlah, tetapi terletak pada siapa yang terbanyak menguasai atau mendominasi dalam suatu masyarakat. Sebagai contoh, meskipun mayoritas penduduk di Afrika Selatan berkulit hitam, mayoritas penguasa politik adalah kulit putih.

Project Identity, sebagai identitas tandingan, dibangun dengan antusias oleh kelompok-kelompok yang menjunjung otonomi dan ingin lepas dari jeratan masa lampau. Dengan kata lain, bahwa perspektif ini menyoroti isu yang berhubungan dengan transformasi identitas sebagai sebuah proyek yang dibangun untuk sebuah perubahan. Sebagai suatu kajian, resistance identity dan project identity sangat erat bersentuhan dengan tema politik identitas (Sparringa, 2007).<sup>20</sup>

Dalam proses perubahan identitas, Reminick (1983, 27), menelusuri empat model proses perubahan identitas etnik berdasarkan fenomena

Untuk lebih jelasnya dapat ditelusuri dalam karya Daniel Sparringa yang berjudul: Multikulturalisme sebagai Respon Alternatif terhadap Politik Identitas dan Resolusi Konflik yang Bersifat Transformatif: Sebuah Perspektif Sosiologi Politik. Makalah, yang disampaikan pada kursus dan pelatihan singkat tentang HAM dan demokrasi yang diselenggarakan CESASS-UGM bekerjasa dengan NCHR-Oslo University, Norwegia, Jogjakarta, 28 November-2 Desember 2005.

terjadinya, yaitu: (1) Awal 1937, seorang sejarahwan Marcus Lee Hansen menyoroti adanya perubahan etnik identitas di Amerika dengan melihat dua generasi pada pengalaman mereka dalam krisis identitas. (2) Daniel Glaser (1958) dengan model yang disebut dinamisasi identitas etnik yang menitikberatkan proses intermidiasi psikologi, meliputi empat tingkat yakni; tingkat segregasi, marginalisasi, tingkat desegregrasi dan asimilasi. (3) Andrew Greeley (1971) melihat pada perubahan identitas etnik dan asimilasi, meliputi: goncangan budaya, organisasi dan kesadaran diri, asimilasi dalam elite, militansi, kebencian diri dan antimilitansi, dan munculnya aturan atau tradisi. (4) Stein dan Hill (1971) menyoroti model identitas etnik dengan melihat pada tujuan penguasaaan terhadap normalisasi, asimilasi atau resolusi integratif.

Model perubahan identitas yang diteliti oleh Reminick, menunjukkan betapa banyaknya fenomena yang dapat mengakibatkan sebuah identitas dikonstruksi kembali. Pada dasarnya, model-model yang diklasifikasikan oleh Reminick ditelusuri berdasarkan tahun-tahun bergejolaknya identitasnya, secara umum, semua dilatarbelakangi oleh aspek sosial terutama adanya perbedaan perlakuan dalam masyarakat, yang akhirnya berpindah ke ranah perolehan kekuasaan.

Berdasarkan uraian tersebut, penulis menarik kesimpulan bahwa identitas dapat diposisikan pada tempat yang diinginkan sebagai sesuatu yang penting melalui formasi-formasi tertentu. Formasi dalam pengupayakan

identitas oleh individu dapat dilakukan melalui mekanisme interaksi antar subjek atau antar kelompok dalam tataran relasi kekuasaan. Formasi identitas yang dibarengi dengan pencarian kekuasaan selalu berupaya menciptakan dan memperjuangkan elemen-elemen identitas. Elemen yang diperjuangkan biasanya merupakan instrumen simbol-simbol yang sangat dihormati dan dihargai. Penempatan simbol-simbol tersebut menjadi alasan untuk mengintergrasikan anggota kelompok dalam memperoleh keuntungan-keuntungan politik.

Akhirnya, secara singkat dapat ditegaskan bahwa formasi identitas adalah sebuah proses sosial yang sangat kompleks, dinamis, dan selalu berimplikasi pada terbentuknya relasi sosial dan struktur kekuasaan atas dasar ketidaksetaraan (inequalities), divisi sosial (social division), dan perbedaan (difference). Oleh karena itu, walaupun merupakan sebuah konstruksi sosial, identitas selalu bernuansa pada aspek politik baik sebagaimana ditemukan dalam praktik dan wacana.

### 2.6. Collective Action sebagai Formasi Identitas

Dalam studi identitas salah satu bagian yang tidak dipisahkan dari formasi identitas adalah *Collective Action*. Kajian ini mendukung pemikiran tentang konstruksi identitas sebagai suatu komponen penting dalam melihat tindakan kolektif. Tindakan kolektif memungkinkan para aktor (elite) terlibat dalam konflik yang melibatkan diri mereka dengan orang lain yang terkait

dengan kepentingan, nilai-nilai, dan common historis. Identitas dikembangkan dan dire-negosiasikan kembali melalui berbagai proses. Hal ini melibatkan konflik dan ketegangan ketika identitas itu ditemukan kembali (re-inveted) sebagai karakteristik dari pengalaman aktor dengan identitas yang dimaknai sebagai sesuatu simbolis dari ciptaan (cretion) yang dibarengi dengan ritual-ritual tertentu. Keterlibatan aktor dalam mengkonstruksi ketegangan tersebut biasanya menghadirkan wacana perbedaan identitas. Terkadang wacana tersebut menjadi instrumen terjadinya gerakan dan menurut para ilmuwan sosial hal ini merupakan titik sentral dari analisa tindakan kolektif (Porta, 2004:109).

Dalam melihat hubungan formasi identitas, secara khusus melibatkan hubungan antara identitas dan collective action (Pizzorno 1978; Cohen 1985; Melucci, 1989; Calhoun 1991; Mach 1993). Identitas bukan merupakan obyek yang otonom bagi aktor, melainkan sebagai suatu proses yang melibatkan aktor untuk dapat mengenal diri mereka sendiri serta untuk dapat dikenali oleh aktor lain sebagai bagian dari komunitas yang lebih luas. Atas dasar itu, pengalaman aktor menjadi hal utama dalam pengembangan pemikirannya dari waktu ke waktu. Hal yang dapat dicatat, bahwa pada satu sisi identitas merupakan kompleksitas yang mewakili dimensi individu dan dimensi kolektif, pada sisi lain melaui pemeliharan dan revitalisasi identitas, individu dapat mendefinisikan dan me-redefnisikan proyek dan berbagai kemungkinan melakukan tindakan kolektif secara terbuka dan tertutup. Dengan demikian,

identitas adalah proyek politik dan pribadi yang sering kali melibatkan aktor dalam berpartisipasi (Calhoun 1994a: 28). Selain itu, konstruksi identitas juga tidak hanya berfokus pada kajian psikologis dari proses sosial, tetapi *re-inveted* sebagi hasil dari proses kolektif.

Terdapat karakteristik dalam melihat hubungan antara identitas dan colletive action, yaitu: apa yang dihasilkan dalam identitas adalah komponen esensial dari tindakan kolektif, melalui identifikasi dari aktor yang terlibat dalam konflik, mempercayai aktivitas yang menghubungkan antara aktor dan menegakkan hubungan antara peristiwa dari waktu yang berbeda.

Selain itu, terdapat tiga paradoks yang memperdebatkan tentang konstruksi identitas; yaitu, *pertama*, dihubungkan sebagai hal yang alami, dinamis, dan statis dari identifikasi sosial. Pada satu sisi, acuan tentang identitas menempatkan kontinuitas dan kesinambungan solidaritas dari waktu ke waktu, pada sisi lain, tidak dapat mengabaikan fakta bahwa identitas terbuka pada redefinisi yang tetap. Mata rantai yang menghubungkan antara aktor dengan pengalaman historis dan dengan kelompok tertentu, nampaknya menjadi sesuatu yang tidak jelas. Keterlibatan hal tersebut, merupakan reinterpretasi simbolik dari dunia dimana tidak dapat diabaikan secara selektif dan parsial.

Kedua, paradoks yang mewakili dalam memperkenalkan multiple identity, atau disebut pula dengan rasa keterlibatan individu pada beberapa kolektif yang berbeda. Dalam hal ini, identitas bergerak pada prinsip-prinsip

organisasi dalam hubungan antara individu dan pengalaman kolektif. Pada saat yang sama, bagaimanapun, definisi yang menghubungakan solidaritas dan oposisi seringkali menjadi sesuatu yang kurang jelas, dibandingkan dengan menghilangkan identitas yang lama, identitas baru lebih eksis dengan membangkitkan ketegangan antara aktor yang berbeda self-representations, atau aktivitas antara identitas siapa dengan beberapa gerakan yang terjadi dari generasi berbeda (Whittier, 1995: 97).

Ketiga, paradoks yang mendiskusikan hubungan antara peran identitas dalam kerangka penafsiran tindakan kolektif. Ketika definisi identitas terkait dengan komponen yang berkenaan dengan emosi, atau untuk menilai model dari tindakan kolektif, melibatkan pada biaya dan manfaat, sebagai elemen yang lemah. Bagaimanapun, banyak para ilmuwan telah merujuk bahwa identitas yang tepat adalah menjelaskan tindakan kolektif dalam terminologi yang rasional (Pizzorno, 1978). Dengan demikian, konsep ini dapat terus dikembangkan sebagai salah satu bagian dari teori sosial.

Sementara itu, mekanisme tindakan kolektif yang mendasari identitas menurut Porta (2004, 87-91) dibagi tiga, yaitu: *pertama,* tindakan kolektif tidak akan ada tanpa kehadiran "we" yang menandai "common traits" dan solidaritas spesifik. Selain itu tindakan kolektif juga membutuhkan identifikasi dari "other" yang digunakan sebagai atribut responsibiliti dari para aktor untuk melakukan mobilisasi (Gamson, 1992b). Konstruksi identitas mengimplikasikan pada dua definisi penting, yaitu definisi positif dan negatif.

Pada hal yang disebut sebagai definisi positif, konstruksi identitas mengarah pada partisipasi seseorang dalam kelompok tertentu, sedangkan dalam definisi negatif konstruksi identitas diartikan pada seseorang yang tidak terlibat dalam kelompok dan cenderung menentang kelompok tersebut. Hal ini terkait pula pada mereka yang masuk posisi netral, sejauh konflik nantinya akan melibatkan mereka. Referensi ini menekankan bahwa komponen gerakan identitas merupakan sesuatu yang terbentuk dan dibentuk untuk kelangsungan hidup.

Kedua, identitas yang diproduksi (baca: dikonstruksi), kemunculannya berasal dari hubungan jaringan-jaringan baru antar gerakan aktor, yang beroperasi dalam lingkungan sosial yang kompleks. Eksistensi dari hubungan tersebut sebagai jaminan kepercayaan sebuah gerakan mendapat peluang. Hal ini merupakan dasar untuk mengembangkan jaringan komunikasi informasi, untuk terjalinnya interaksi, diperlukan juga sebagai instrumen pendukung. Nampaknya, informasi merupakan sumber daya organisasi, lagi pula informasi dapat mempercepat jaringan interaksi pribadi. Selain itu, pengembangan hubungan tersebut tidak hanya terbatas pada akses media, kepercayaan antar aktor dalam membangun identitasnya dengan budaya politik yang sama memungkinkan menghadapi besarnya cost dan resiko yang dihubungkan dengan diskriminasi. Akhirnya dapat diidentifikasi bahwa keidentitasan para aktor diartikan sebagai gerakan yang juga mengharapkan

bantuan dan solidaritas kaum militan (Gerlach and Hine, 1970; Gerlach, 1971).

Para aktor secara aktif kini telah berminat pada identitas dari pada masa lalu, identitas mereka merupakan tema dasar yang dikaitkan dengan kekuatan teritori. Identitas kolektif sedikitnya bergantung secara langsung pada interaksi *face-to-face* yang membangun komunitas lokal dan wilayah dari waktu ke waktu. Fenomena seperti ini merupakan syarat bergantinya pre-modernity ke modernity, dan kemuncukan opini publik diintegrasikan melalui wacana yang tertulis (Anderson, 1983; Tarrow, 1992).

Konstruksi identitas melalui gerakan dapat diartikan memiliki keterikatan dengan solidaritas ke arah orang lain, dalam banyak kasus, hal ini merujuk pada kontak personal secara langsung, difokuskan dengan siapa mereka satu tujuan, hal ini terkait pada aspirasi dan nilai-nilai. Aktivitas dan simpatisan gerakan menyadari partisipasi dalam realitas lebih rumit dibandingkan mereka yang memiliki pegalaman langsung. Dalam komunitas yang luas, para aktor menggambarkan motivasi dan dorongan kearah tindakan, bahkan ketika lahan peluang dibatasi dan adanya isolasi yang kuat.

Ketiga, identitas kolektif menjamin pengalaman tindakan kolektif dari waktu ke waktu. Karakteristik gerakan bergantian antara tahap 'visible' (kelihatan) dan 'latent' (tertutup) (Melucci, 1984a). Masyarakat sebagai dimensi berlakunya tindakan, mewujudkannya melalui demonstrasi, prakarsa publik, intervensi media dan seterusnya, pada level tingkat tinggi berlangsung

dengan kooperasi dan interaksi di antara berbagai mobilisasi aktor. Selanjutnya, pada tindakan antara organisasi dan dominasi produk-produk kultural. Kontak antara organisasi kelompok militan, atas keseluruhan, dibatasi pada interpersonal, hubungan informal, atau untuk hubungan interorganisational yang mana tidak menghasilkan kapasitas untuk mobilisasi massa. Dalam kasus ini, solidaritas kolektif dan rasa memiliki bukanlah suatu hal yang nyata para aktor masuk untuk melakukan mobilisasi. Identitas dipelihara melalui tindakan sembunyi dengan jumlah aktor yang terbatas. Tepatnya bahwa, kemampuan kelompok ini secara nyata menghasilkan kembali refresentasi dan model solidaritas setiap waktu, hal ini menciptakan kondisi bagi peningkatan tindakan kolektif dan mengijinkan untuk melacak gejolak dari tindakan masyarakat kearah mobilisasi dahulu (Melucci, 1984a; Rupp and Taylor, 1987; Johnton, 1991b; Muller, 1994).

Terkait dengan uraian di atas, fungsi identitas tidak hanya beroperasi atas wahana dan penyajian kolektif dan persepsi yang tersebar luas dari fenomena sosial tertentu. Akhir-akhir ini lebih menghubungkan pada pengalaman individu dalam membangun identitas mereka sendiri, atribut individu dilekatkan dan diartikan sebagai tahap dari pribadi dan publik sejarah mereka sendiri. Hal ini sering mencerminkan cerita hidup mereka. Adalah sesuatu yang benar bahwa mobilisasi berfungsi untuk menarik ke orang-orang terlibat dalam gerakan sosial yang tidak memiliki pengalaman tindakan kolektif sebelumnya.

Memperbincangkan kesinambungan dari waktu ke waktu tidak mengartikan bahwa identitas tetap berlaku, akan tetapi selalu diperbaharui. Acuannya selalu pada masa lalu, tetapi kenyataannya selalu selektif. "Kontinuitas" dalam hal ini diartikan untuk mengelaborasi elemen-elemen identitas yang aktif tentang riwayat hidup diri sendiri dan reorganisasi mereka di dalam suatu konteks baru. Dengan cara ini, dapat dimungkinkan untuk bersatu pada pengalaman kolektif dan pribadi, yang tidak tampak sebagai sesuatu yang bertentangan.

Pada satu sisi, elemen identitas adalah cita-cita untuk membangun hubungan sosial melampaui perbedaan dan distorsi antar komunitas. Hal ini diperuntukkan pula pada suatu konsepsi tindakan kolektif yang terkait pada pengumuman atas kebenaran absolut dan dengan kesaksian diri sendiri secara ideal (dan idelogi) terhadap prinsip, yang tidak memperdulikan distorsi antar individu pula.

Pada sisi lain, elemen identitas berisikan pengalaman tindakan kolektif yang baru, dimana tidak bisa diartikan sebagai pemutusan hubungan dengan masa lalu, sampai taraf tertentu. Dalam beberapa hal, keputusan untuk melakukan tindakan kolektif dalam suatu organisasi atau sebuah proyek karakteristik yang berbeda pengalaman atau yang terkait identitas, hasilnya merupakan suatu perubahan bentuk yang radikal bagi individu. Dalam kasus ini, orang-orang mengalami konversi asli, yang sering berarti memutuskan hubungan secara sosial yang sebelumnya mengikat mereka. Transformasi

75

identitas dapat ditemukan lebih banyak dari kasus ini. Hal ini tidak hanya dapat dilihat pada kecendrungan yang politis individu dan tingkat keterlibatannya dalam tindakan kolektif, tetapi juga sebagai pilihan hidup yang global dan bahkan terorganisasi dari kehidupan sehari-hari. Gejala yang sama juga dapat ditemukan pada mereka yang bergabung dalam gerakan keagamaan (Robbins, 1988: 3; Snow, 1980; Wilson, 1982; wallis and Bruce, 1986).

Pada dasarnya tindakan kolektif merupakan kajian khusus yang terjadi dalam kelompok sosial dengan dua alasan, yaitu: pertama, mudah diidentifikasi dan berhubungan dengan berbagai perbedaan dalam kelompok sosial; kedua, memberi konstribusi pada jaringan sosial dari anggota masyarakat, dengan level yang tinggi dari kohesi internal dan dapat pula melalui identitas spesifik. Tindakan kolektif akan bergantung pada situasi tertentu sehingga kehadirannya simultan dalam kategori prilaku yang spesifik dan jaringannya terkait pada perilaku aktor (Oberschall, 1973; Tilly, 1987). Dari perspektif ini, dapat ditarik kesimpulan bahwa untuk menganalisis relasi antara struktur dan tindakan aktor terkait pada perubahan yang dibuat, khususnya dibangun dengan relasi sosial, rasa solidaritas, dan kepemilikan kolektif yang dapat memungkinkan terwujudnya kepentingan identitas spesifik dan yang dihubungkan dengan mobilisasi.

## 2.7. Politik Elite sebagai Formasi Identitas

Formasi yang ditunjukkan untuk memperoleh kekuasaan, dalam kajian-kajian sosial biasanya dimobilisasi oleh kekuatan tertentu. Dalam disertasi ini, formasi diupayakan sebagai langkah mendapatkan kembali identitas etnik. Re-invented etnik Mandar diciptakan dari kekuatan sosial ada, diidentifikasi atas peran yang dijalankan elite. Dalam hal ini, elite berada di garis depan, menjalankan tugas untuk memobilisir massa atas nama kepentingan etnik.

Apa sebetulnya elite? literatur tentang hal ini telah banyak diperbincangkan oleh para ilmuwan sosial. Kehadirannya menjadi diskusi seru para ilmuwan sosial Amerika tahun 1950-an, antara Schumpeter (1951), Laswell (1952) dan Wright Mills (1957) yang melacak karya-karya dari pemikir Eropa masa awal munculnya Fasisme, khususnya Vilfredo Pareto dan Goestano Mosca (Italia), Robert Michels (Jerman) dan Jose Ortega Y.Gasset (Spanyol).

Karya-karya dari pemikir Eropa ini digolongkan sebagai generasi teoritisi elitis yang diawali oleh pemikiran Pareto (1848-1923). Pareto percaya bahwa setiap masyarakat diperintah oleh sekelompok kecil yang memiliki kualitas yang diperlukan bagi kehadiran mereka pada kekuasaan sosial politik. Mereka itulah yang dikenal dengan elite. Dia mengklasifikasi masyarakat dalam dua kelompok kelas, yakni: *pertama*, lapisan atas, yaitu

elite; yang terbagi ke dalam elite yang memerintah (*governing elite*) dan yang tidak memerintah (*non-governing elite*); *kedua*, lapisan yang lebih rendah, yaitu non-elite (S.P Varma, 1992:202: Usman, 1990: 6; Haralambos, 2000:601).

Pareto sendiri lebih memusatkan perhatian pada elite memerintah. Menurutnya, elite itu berkuasa karena bisa menggabungkan kekuasaan dan kelicikan, yang dilihatnya sebagai hal yang penting. Dalam hal ini, menurut Pareto cara yang dilakukan the governing elite dalam mengontrol massa dengan kecerdikan dan kelicikan. Dia menegaskan bahwa sumber kekuatan besar berasal dari aktivitas manusia berupa perasaan sentimen dan perhatian. Dalam usaha untuk mengabsahkan kekuasaannya atau merasionalkan penggunaan kekuasaannya, elite melakukan dengan cara penuh kekerasan (the applications of violence) dan dengan penuh tipu daya (by fraund). Untuk mencapai tujuannya, elite melakukan dengan dua cara. Pertama para elite mengerahkan segala macam kekuatan fisik yang dimiliki sekaligus melakukan persuasi moral dan intelektual. Kedua, para elite menggunakan kecerdikan yang sedemikian rupa sehingga massa rela menuruti kehendaknya.21

Vilfredo Pareto dalam karya *The Mind and Society*, untuk studi yang lebih rinci tentang Pareto kita dapat mengacu pada George C. Homans dan Charles. P Curtis, Jr,. An Introductions to Pareto, New York, Knopf, 1934; Lawrence J. Handerson, Pareto's General Sociology, Cambridge, Mass,. Harvard University Press, 1935; Franz Borkenau, Pareto London, Chapman and Hall, 1936.

Generasi kedua teoritis elitis adalah Mosca (1858-1941), layaknya Pareto, dia mengembangkan konsep pergantian elite, dengan mengkaji bahwa pada masyarakat yang paling maju dan kuat-selalu muncul dua kelas yaitu, kelas yang memerintah dan yang diperintah. Kelas pertama, biasanya jumlahnya lebih sedikit memegang semua fungsi politik, monopoli kekuasaan dan menikmati keuntungan yang didapat dari kekuasaan. Sementara kelas kedua, jumlahnya lebih besar, diatur dan dikontrol oleh kelas pertama (Mosca, 1976: 2)

Mosca berbeda dengan Pareto, selain lebih menekankan analisisnya pada aspek psikologis juga aspek sosiologis. Dia menunjukkan kaitan perubahan di dalam lingkungan masyarakat dengan sifat-sifat individu. Rumusan kepentingan dan cita-cita menimbulkan permasalahan dalam mempercepat pergantian elite. Mosca tidak setajam Pareto dalam membahas masalah idealisme dan humanisme, dia lebih menyukai masyarakat yang dinamis dan berubah melalui persuasi dan menyarankan elite memerintah secara bertahap mengadakan perubahan dalam sistem politik agar sistem tersebut menyesuaikan dengan perubahan yang dikehendaki masyarakat.

Pandangan Mosca ini tampaknya memiliki pemikiran yang spesifik akan kebertahanan elite. Alasan elite dapat bertahan disebabkan oleh tiga komponen, yaitu: organisasi (struktur politik), kekuatan individu (personal) dan kekuatan sosial (masyarakat/lingkungan). Ketiga komponen ini terakumulasi dalam sistem politik sehingga kekuasaan elite mampu meredam

jalur pergantian elite, dalam hal ini elite harus memiliki tingkat moralitas, kepandaian dan aktivitas yang positif. Satu komponen penting menurut Mosca adalah "formula politik" yang tidak lain berupa ideologi kelas. Ideologi ini sebagai konsekuensi yang perlu dan logis atas doktrin-doktrin dan kepercayaan yang secara umum telah dikenal dan diterima oleh kelompok elite (Mosca, 1939:70). Tujuannya untuk melestarikan dominasi elite serta eksistensinya atau bahkan merupakan kebutuhan nyata yang diyakini memberikan konstribusi positif dalam struktur dan sirkulasi elite.

Perspektif kedua elite adalah pluralis, dimotori oleh Lasswell (1951), Robert Dahl (1961), dan Giovani Sartori (1965). Kaum pluralis menentang perspektif elitis vang memandang kekuasaan terkonsentrasi pada sekelompok kecil elite. Kaum ini berpandangan bahwa politik pada hakekatnya melibatkan kompetisi antara bermacam-macam kelompok kepentingan. Oleh karena setiap kelompok kepentingan memiliki kelemahan sekaligus keunggulan, maka dalam perjalanan politik sebenarnya tidak ada satupun kelompok kepentingan yang dominan (Usman, 1990: 25). Kaum ini berbagai kelompok percaya bahwa kekuasaan tersebar merata ke kepentingan.

Dalh mengkaji elite dalam perspektif pluralis dengan satu pertanyaan "who governs?" Dia mengidentifikasi politik lokal di New Haven secara berkesinambungan yang menekankan pada pembagian dalam tiga areal utama, (1) pembaharuan dari kota, meliputi pembangunan ulang pada pusat

kota; (2) nominasi politik, dengan mengutamakan titik berat pada jabatan yang terbesar; (3) pendidikan, yang mengkonsentrasikan pada isue seperti penempatan sekolah dan gaji guru. Setelah melakukan seleksi terhadap pembedaan isue tersebut, dia menyatakan bahwa sangatlah mungkin ketika suatu kelompok memonopoli pengambilan keputusan terkait dengan masalah komunitas kelompok.

Kajiannya menemukan tidak ada bukti suatu kelompok mendominasi pengambilan keputusan, namun menyimpulkan bahwa kekuasaan dapat berasal dari bermacam-macam kelompok kepentingan, dikembangkannya pendapatnya bahwa kelompok kepentingan menentukan politik lokal ketika menunjukkan kaitan utama mengenai ke-eksistensiannya. Dalh menegaskan bukti tentang politik lokal adalah sebuah bisnis tawar menawar dan kompromi dengan tidak ada satu kelompokpun yang mendominasi pengambilan keputusan. Pemimpin dan wakilnya dalam membuat berkonsultasi dahulu dengan berbagai kelompok keputusan harus kepentingan, hasilnya dapat diterima dari komponen masyarakat termasuk partai.

Teoritis lain yang melihat perspektif ini adalah David Marsh (1983), mendiskripsikan sejumlah usaha untuk menjelaskan distribusi kekuasaan dan operasi dalam negara terhadap teori elite pluralis. Teori ini memiliki persamaan dengan pluralis klasik, yakni; (1) melihat masyarakat barat sebagai peletak dasar demokrasi, (2) memahami pemerintahan sebagai

proses kompromi, (3) menyetujui kekuasaan tersebar ke semua komponen masyarakat. Di lain pihak, Marsh berpendapat; (1) tidak menerima semua masyarakat memiliki banyak kekuasaan sama, (2) tidak mengkonsentrasikan lebih istimewa pada kekuasaan satu pihak, (3) melihat elite, kepemimpinan kelompok sebagai partisipasi utama dalam pengambilan keputusan.

Elite pluralis juga akhirnya dikritik kemungkinan bersifat sementara. beberapa kepentingan tidak representatif dan kelompok memiliki lebih kekuasaan dibandingkan dengan yang lain. Membenarkan bahwa semua individu tidak diperbolehkan terlalu aktif dalam politik, tidak ada ukuran kekuasaan satu pihak dalam pengambilan keputusan. Selanjutnya analisis elite pluralis tidak memuaskan sedikitnya dilihat dari tiga jalur. Pertama, menunjukkan bahwa demokrasi bukan kerja yang terbaik, ini dibuktikan dengan tegaknya ketidakteraturan pandangan dasar pluralis dimana kekuasaan tersebar dalam masyarakat industri barat. Kedua, mencatat eksistensi kepemimpinan elite, mereka gagal mendiskusikan bahwa elite memonopoli kekuasaan dan digunakan untuk kepentingannya. Ketiga, elite pluralis hanya menghitung dua pihak kekuasaan, melupakan yang lain. kekuasaan anggota masyarakat dan Mereka tidak mendiskusikan pengaruhnya atas keinginannya.

Dalam usaha memahami cara elite untuk mendapat legitimasi dari masyarakat, tidak hanya dapat diasumsikan dari pendekatan elitis dan pluralis semata. Hal itu disebabkan dalam praktiknya kepatuhan yang

diberikan masyarakat kepada elite biasanya karena dibarengi unsur keterpaksaan, artinya ada sebagian masyarakat mengikuti kata-kata elite karena mereka mendapat penghargaan sosial jika mendekati elite, hal ini setidaknya mengangkat status sosialnya pula.

Sementara itu Surbakti (2007) menilai bahwa elite diterjehmahkan bukan sebagai kelompok, tetapi mewakili individu-individu yang memiliki kekuasaan dan mampu menggunakan sarana-sarana kekuasaan. Di tingkat lokal kategori elite dibagi karena pengaruh yang dimilikinya, yaitu: pertama, individu atau siapa yang memiliki posisi tinggi terutama yang memiliki jabatan-jabatan tinggi. Dalam kategori ini dapat diasumsikan pada siapa yang memiliki posisi dan berpengaruh, atau memiliki posisi tapi tidak berpengaruh. Kedua, individu dilihat dari reputasinya. Reputasi ini karena pengaruh yang dimiliki dalam suatu daerah terkait pada siapa informannya. Ketiga, elite yang mempunyai pengaruh akibat keputusan yang diambil yang memiliki dampak yang luas, dalam hal ini yang diidentifikasi adalah siapa yang membuat keputusan dan akibat dari keputusan tersebut pada objek penerima.

Sedang dalam memahami perilaku elite politik, Nasruddin Syamsuddin (1993, 124) mengemukakan dua pendekatan. Pendekatan pertama, dengan melihat aspek keberadaan aktor politik, sedangkan pendekatan kedua memusatkan diri pada produk dari proses politik. Dalam pendekatan pertama, yang dianggap sebagai elite politik adalah tokoh puncak di antara para

pelaku yang melaksanakan kegiatan politik. Sementara pendekatan kedua, fokusnya lebih luas lagi dan tidak terbatas pada elite politisi saja, di dalam kategori ini dimasukkan elite yang mempengaruhi proses dan produk, tanpa membedakan apakah mereka berasal dari bidang politik, pemerintahan, militer atau ekonomi, dan lain sebagainya. Jadi semua elite yang mempunyai kepentingan politik dan berusaha mempengaruhi proses politik yang memformulasikan kepentingannya disebut elite politik.

Secara umum, telah dijelaskan pembedaan dalam mengkaji elite, yaitu secara elitis dan pluralis. Uraian selanjutnya menelaah tiga penekanan yang ditentukan para ilmuwan sosial dalam memberikan kategori elite, tujuannya agar mudah untuk membedakan orientasi elite berdasarkan kemampuan yang dimilikinya. Dalam hubungan ini kemungkinan ada tiga sudut pandang tentang pengertian elite, yaitu : *Pertama*, sudut pandang struktur. *Kedua*, sudut pandang lembaga. *Ketiga*, sudut pandang nilai. Ketiga aspek ini dijelaskan lebih lanjut.

# 1. Sudut Pandang Struktur

Sudut pandang struktur menekankan pada kedudukan elite dalam struktur masyarakat, sehingga menyebabkan mereka memegang peranan terpenting dalam aktivitas masyarakatnya. Kedudukan tersebut dicapai melalui usaha dan prestasi yang tinggi (achieved status) atau melalui kedudukan sosial yang melekat seperti keturunan, prestasi ataupun karena kelahiran. Ilmuwan yang mendukung sudut pandang ini adalah C. Wrigh Mills

(1957) dan J.W. Schoolr (1986: 128). Mills memandang bahwa elite adalah kelompok dalam masyarakat yang terdiri dari mereka yang menduduki posisi komando pada puncak pranata masyarakat. Inti pendapat ini menunjukkan bahwa elite berperan penting dalam masyarakat karena posisi mereka pada puncak pranata sosial masyarakatnya Sementara itu J.W. Schoolr menyatakan bahwa elite merupakan golongan utama dalam masyarakat didasarkan pada posisi mereka yang tinggi dalam struktur masyarakatnya. Posisi yang tinggi tersebut terdapat dalam bidang kehidupan, antara lain; pemerintahan, kemiliteran, politik, ekonomi. agama, pengajaran dan pekeriaan lainva. Pendapat ini ditekankan pada posisi puncak struktur masyarakat itulah yang menyebabkan peranannya demikian penting dalam kehidupan masyarakatnya. Dari pandangan ilmuwan ini, dapat disimpulkan bahwa peranan dominan elite dalam kehidupan bersama masyarakat disebabkan oleh posisi pada lapisan puncak yang didudukinya dalam masyarakat.

# 2. Sudut Pandang Lembaga (Organisasi)

Sudut pandang lembaga menekankan adanya lembaga atau organisasi merupakan alat pendukung elite dalam peranannya di masyarakat. Dasar dari pengaruh dan peranan elite tersebut adalah lembaga atau organisasi tempat ia berada. Dengan demikian, individu atau kelompok dapat menjadi kelompok yang berpengaruh atau berperanan, karena berada dalam lembaga sehingga memungkinkan masyarakat dapat menerima

keadaan tersebut. Ilmuwan yang melihat dari pandangan ini menyatakan bahwa elite dapat berperan besar dalam kehidupan bersama, khususnya dalam pembangunan, karena memiliki wewenang nyata sebagai organisasi pemerintah wilayahnya (Smith, 1984). Pandangan tersebut menunjukkan elite didasarkan atas dukungan organisasi pemerintahan yang dipimpinnya. Misalnya wewenang kepala desa untuk memimpin desanya, sekaligus menempatkannya sebagai elite desa.

Pandangan lain menyatakan bahwa kelompok elite terdiri dari tokohtokoh yang memegang dan memiliki otoritas tradisional yang mengendalikan sistem komunikasi secara terpadu dan sebagian besar tertutup. Inti pandangan ini adalah elite dapat memainkan peranan penting karena landasan otoritas tradisional. Dasarnya karena penerimaan masyarakat terhadap lembaga tersebut, sekaligus sebagai sumber keabsahan kekuasaan elite tersebut.

# 3. Sudut Pandang Nilai

Sudut pandang nilai menekankan pada kemampuan elite sebagai kelompok dalam masyarakat untuk membentuk atau menciptakan nilai-nilai (values) yang diakui dan mendapat penghargaan tinggi oleh masyarakatnya. Nilai tersebut dapat berupa kekuasaan, kekayaan, ilmu pengetahuan kehormatan atau kesempatan, atau suatu kombinasi diantaranya, karena yang menjadi dasar adalah kemampuan membentuk atau mencipta, maka

semakin banyak nilai yang dapat dikumpulkan akan semakin tinggi kedudukan elite tersebut dalam masyarakatnya.

Ilmuwan yang mendukung sudut pandangan ini, antara lain Harold D. Laswell (1952), Robert Michels (1949) dan Karl Mannheim (1947). Laswell mengatakan bahwa elite adalah kelompok yang terdiri dari mereka yang berhasil mencapai kedudukan dominasi dalam masyarakat, disebabkan oleh nilai yang mereka bentuk atau ciptakan mendapat tinggi oleh masyarakat. Sementara itu. penghargaan mengemukakan bahwa kaum elite tidak hanya ada, tetapi juga keberadaan dan kemunculannya tidak dapat dihindari. Dasar teori ini adalah kekuasaan yang dipegang oleh kaum elite, mereka membuat keputusan cepat dan membentuk nilai-nilai masyarakat yang luas. Masyarakat tidak memiliki arah dan menerima nilai-nilai kaum elite. Dalam hal ini, Michels membagi kehidupan manusia menjadi dua kelompok: elite dan masyarakat, apabila kaum elite membuat keputusan cepat dan membentuk masyarakat berdasarkan gambaran pikiranya sendiri, maka secara logika satu-satunya cara yang paling efektif untuk menjelaskan pengalaman politik berbagai negara atau untuk meramalkan kebijakan yang akan datang pengidentifikasian kaum elit di negaranya dan memahami nilai-nilai yang dipegangnya. Berkaitan dengan hal tersebut, Karl Mannheim (dalam Varma, S.P, 1985; 212) berpendapat bahwa pembentukan kebijakan sebetulnya, ada ditangan para elite, tetapi hal ini bukan berarti bahwa masyarakat tersebut tidak demokratis. Masyarakat dapat bertindak mengantikan para pemimpin mereka atau memaksanya mengambil keputusan atas dasar nilai dan kepentingan masyarakat. Dalam hal ini, Mannheim menilai dan menekankan bahwa kekuasaan politik selalu dijalankan oleh minoritas elite berdasarkan nilai yang diberikan oleh masyarakat.

Terkait dengan uraian di atas, penulis dapat menegaskan bahwa elite yang berperan dalam konstruksi identitas di Mandar, mempunyai kedudukan utama atau dominan dalam struktur masyarakat. Hal itu didasarkan atas kemampuan mereka dalam membentuk atau menciptakan nilai-nilai identitas, apa yang telah dibangunnya diakui dan mendapat penghargaan tinggi oleh masyarakat, karena elite berpengaruh dan berperan dalam lembaga sosial sehingga masyarakat menerima keadaan tersebut.

Secara khusus, konsep elite pada tingkat lokal diperkenalkan oleh Koentjaraningrat (1984) dan Sunyoto Usman (1991). Menurut pandangan Koentjaraningrat, di tingkat lokal elite (pemimpin) terbagi dalam dua, yaitu elite atau pemimpin tradisional dan elite atau pemimpin masa kini (1984, 128-147). Elite tradisional adalah mereka yang dipandang mempunyai kekuasaan atas massa karena memiliki ciri-ciri tradisional yang dinilai tinggi oleh masyarakat lokal, seperti keturunan, berkekuatan sakti, kharismatik, berkemampuan ekonomis untuk melakukan upacara-upacara keagamaan, berkemampuan menggerakkan kekuatan fisik dan mengorganisasikan orang banyak atas dasar suatu sistem sangsi. Sedangkan elite masa kini adalah

mereka yang dipandang mempunyai kekuasaan atas massa karena memiliki ciri-ciri masa kini, seperti kemampuan pilihan rasional untuk memecahkan berbagai masalah kemasyarakatan, legitimasi berdasarkan prosedur hukum yang berlaku.

Sunyoto Usman (1991; 27-37) mengelompokkan elite dalam dua tipologi yakni: elite institusional (institusional elites) yakni mereka yang berada pada puncak strata masyarakat karena jabatan formal terutama dalam pemerintahan, dan elite yang berada di luar garis birokrasi (non legitimed elites), mereka adalah individu-individu yang dikategorikan dalam kelompok elite karena garis keturunan yang terhormat dalam masyarakat, kaya atau memiliki ilmu keagamaan yang tinggi.

Pandangan elite yang dinyatakan Koentjaraningrat dan Usman memiliki kesamaan, keduanya menilai bahwa elite merupakan orang yang mempunyai kecakapan dalam mempengaruhi orang lain, sehingga orang lain tersebut akhirnya berprilaku sebagaimana yang dikehendaki elite itu. Hanya saja, tidak semua elite menjadi pemimpin, karena tidak semua elite mempunyai pengikut yang dapat dilihat secara fisik, akan tetapi dengan status yang disandangnya, elite masih mendapat ruang yang berbeda dengan masyarakat.

Dari uraian tersebut, penulis menarik kesimpulan bahwa elite dapat dipandang sebagai teladan pada satu pihak dan pada pihak lain sebagai pemegang kekuasaan. Mereka disebut teladan karena mempunyai bakat

yang lebih unggul dan memenuhi missi historis tertentu. Sebutan pemegang kekuasaan berlaku karena mereka secara kolektif merupakan pemimpin, pengambil keputusan, orang-orang yang berpengaruh dalam mengendalikan berbagai kegiatan dalam masyarakat (Schoorl, 1980; 128).

Pengertian elite tersebut dapat ditemukan dalam bidang sosiologi dan politik. Oleh karena itu dalam disertasi ini yang dipakai acuan pengertian elite dalam dimensi institusional yakni mereka yang berada pada puncak strata kekuasaan, dan non-instiusional yakni mereka yang berada diluar garis birokrasi tetapi mempunyai pengaruh dan kewibawaan terhadap masyarakatnya.

Berangkat dari disiplin ilmu tersebut, secara umum, elite dipandang sangat potensial sebagai agen perubahan, sebagai kelompok yang terutama dalam fungsinya menjadi jembatan yang menghubungkan antara kepentingan anggota masyarakat. kemauan pemerintah dan kedudukannya semacam ini, mereka menyandang beban sosial untuk dapat menerangkan kebijaksaan umum dan prioritas pembangunan yang dirancang demikian, dengan kepada anggota masyarakat, pemerintah oleh keberadannya, akan sangat diperlukan untuk kepentingan dan masyarakat.

### 3. Konstruksi Sosial : Interaksi Simbolik

Dari sekian banyak teori yang mengupas tentang konstruksi sosial, dalam disertasi ini, penulis memakai teori interaksi simbolik, yaitu teori yang berangkat dari pemikiran dasar George Mead dan kemudian dikembangkan oleh Blumer dan Goffman. Dalam Disertasi ini, uraian awal pemahaman interaksi simbolik dapat dilihat dari pemikiran Mead, selanjutnya diuraikan pada pemikiran Goffman dan Blumer. Teori interaksi simbolik yang digunakan sebagai alat analisis permasalahan etnik Mandar, merujuk pada pemikiran Blumer. Dengan demikian, apa yang dikonstruksi etnik Mandar, dicoba dipahami melalui perspektif konstruktivis, di mana interaksi simbolik menjadi salah satu bagian dalam tataran konstruksionisme.

Perspektif interaksi simbolik berusaha memahami perilaku manusia dari sudut pandang subjek yang diteliti.<sup>22</sup> Teori ini menekankan bahwa perilaku manusia dilihat sebagai suatu proses yang melibatkan individu-individu untuk membentuk perilaku mereka dengan mempertimbangkan ekspekstasi orang-orang yang berinteraksi dengan mereka (Becker, 1961:19). Definisi yang penempatannya kepada orang lain, situasi, objek, bahkan diri mereka sendirilah yang menentukan perilaku mereka.

Akar interaksi simbolik adalah flisafat pragmatisme dan behaviorisme psikologis. Pragmatisme dirumuskan oleh John Dewey (Sjoberg, 1997), William James (Musolf, 1994), Mead (Charon, 2000: Joas, 1993) lihat juga Hewitt (1984:8), Shalin (1986). Pandangan behaviorisme psikologis (Badwin, 1986, 1988a, 1988b; 109-127) lihat juga Watson (Buckley, 1989), Meltzer, 1978, 1998; 29-33) dan Blumer (1955, 1969; 94-97)

Interaksi simbolik berangkat dari berbagai perspektif. Maurice Natanson (1963), melihat dari perspektif fenomenologis atau interpretative. Sedang Malcom Waters (1994) bertolak dari perspektif teori agensi. Natason memimjam istilah generik untuk merujuk bahwa kesadaran manusia dan makna subjektifnya sebagai fokus untuk memahami tindakan sosial.

Sementara Waters memahami interaksi simbolik dari agensi Gidden. Ia mendefinisikan bahwa agensi sebagai arus intervensi kausal yang aktual atau yang dimaksud dari mahluk badaniah dalam proses peristiwa di dunia yang sedang berlangsung. Agensi ini melibatkan penekanan pada aktivitas praktis manusia dalam membangun dengan sengaja dunia sosial mereka. Namun agensi juga melibatkan pandangan bahwa individu membuat pilihan tentang intervensi yang di dalamnya mereka terlibat dan karena itu masa depan dunia sosial adalah faktor yang tidak menentukan, ia menekankan bahwa bila seseorang akan berkeinginan mengacu tujuan dan maksud, tujuan tersebut tidak perlu direalisasikan dan sesungguhnya bahwa intervensi memiliki banyak konsekuensi yang tidak diharapkan.

Baik Natanson maupun Waters memandang interaksi simbolik sebagai mikrokosmis dalam diri individu organisme sosial untuk memahami diri dan lingkungannya. Hal ini karena mereka melihat interaksional dari konsepsi George H. Mead, dalam tataran self, mind dan society sebagai aktivitas kreatif dari individu sebagai organisme dinamis.

Pemikiran dasar Mead tentang interaksionalisme bertumpu pada anggapan dasar untuk melihat tindakan manusia. Asumsinya dilihat Turner pada dua titik pokok yaitu;

- Kelemahan biologis organisme manusia memaksa mereka untuk saling bekerjasama dalam konteks kelompok agar bisa bertahan hidup; dan
- Tindakan-tindakan di dalam dan di antara organisme manusia yang memfasilitasi kerjasamanya dan dari sini kelangsungan hidup atau penyesuaiannya akan dipertahankan. (Turner, 1978:318)

Mead mengembangkan ciri unik pikiran manusia pada kemampuannya untuk (1) menggunakan simbol untuk menunjukkan objek-objek dalam lingkungan, (2) untuk melatih kembali secara tersembunyi berbagai tindakan alternatif terhadap objek ini, dan (3) untuk menghambat jenis tindakan yang tidak sesuai dan memilih tindakan yang jelas sesuai. Mead mengistilahkan dengan proses menggunakan simbol atau bahasa secara tersembunyi "latihan imajinatif" yang mengungkapkan konsepsi mindnya, sebagai sebuah proses, bukan struktur. Eksistensi dan persistensi masyarakat, atau kerjasama dalam kelompok yang terorganisasi, dipandang Mead sebagai hal yang bergantung pada kemampuan masing-masing dan memilih perilaku yang dapat memfasilitasi kerjasama, penyesuaian, dan kelangsungan hidup.

Konsep utama dalam interaksi simbolik Mead adalah diri (self). Sebagaimana yang ditunjukkan Rock (1979: 102), bahwa diri sesungguhnya merupakan satu-satunya objek sosiologis yang nyata, sedangkan yang lain

bersifat epifenomenal. Diri disusun oleh bahasa. Manusia menggunakan istilah "I" dan "me" untuk menjabarkan diri dan ini mewakili dua fase atau momennya. "I" adalah subjek yang berpikir dan bertindak, ego yang mencipta memberi inisiatif. "Me" adalah diri objektif dan yang menjadi refleks dari I, adalah diri yang dipikirkan dalam situasi lain dan dalam waktu dan tempat yang lain, yang nyata maupun rekaan. Yang terpenting, adalah aspek diri yang merupakan suatu ekspresi tatapan orang lain terhadapnya – dalam istilah Cooley disebut dengan "looking-glass self".

Konsep self dengan meminjam James dan Cooley, Mead menekankan pada tiga tahap menandai perubahan jenis gambaran diri sementara (transitory self-images) yang diperoleh individu dari pengambilan peran (roletaking), tetapi peningkatan kristalisasi konsepsi diri yang lebih stabil. Tahap awal dianggap Mead sebagai "play", dimana mampu menerima perspektif orang lain yang terbatas jumlahnya. Kemudian, berdasarkan kematangan biologis dan praktik pada pengambilan peran, orang dapat menjadi dewasa dan mampu mengambil peran beberapa orang lain yang terlibat dalam aktivitas yang terorganisasi. Mead mengistilahkan tahap ini sebagai "game", Karena menandai kemampuan individu untuk memperoleh gambaran tentang diri dari, dan kerjasama dengan sekelompok individu yang terlibat dalam aktivitas tertentu yang terkoordinir. Tahap terakhir terjadi ketika individu dapat mengambil peran "komunitas sikap" yang terdapat dalam masyarakat. tahap ini individu mampu menerima keseluruhan perspektif komunitas, atau

kepercayaan umum, nilai, dan norma berbagai ruang interaksi individu. Artinya bahwa manusia dapat meningkatkan kesesuaiaan responnya dengan orang lain yang berinteraksi dengannya dan memperluas gambaran dirinya yang evaluatif dari ekspektasi orang lain tertentu ke ekspektasi komunitas yang lebih luas.

Bagi Mead, setiap tindakan merupakan mekanisme utama interaksi manusia. Melalui penggunaan bahasa atau isyarat simbolik oleh manusia dalam interkasi sosial mereka pada gilirannya memunculkan pikiran (mind) dan diri (self). Hanya melalui penggunaaan simbol yang signifikan, khususnya bahasa, pikiran itu muncul. Mead mendefinisikan berpikir (thinking) sebagai suatu percakapan terinternalisasikan atau implisit antara individu dengan dirinya sendiri dengan menggunakan isyarat-isyarat demikian. Intinya melalui isyarat-isyarat dan simbol-simbol inilah terjadinya "mind" (Zeitlin, 1995:340). Mead menyatakan bahwa esensi pemikiran merupakan perbincangan pengalaman isyarat makna yang terinternalisir dimana seseorang dapat melakukan atas dasar eksternal, yakni pengaruh orang lain.

Pikiran adalah mekanisme penunjukan diri (self indication) untuk menunjukkan makna pada diri-sendiri dan kepada orang lain. Pikiran mengisyaratkan kapasitas dan sejauhmana manusia sadar akan diri mereka sendiri, siapa dan apa mereka, objek disekitar mereka dan makna objek tersebut bagi mereka. Yang terpenting adalah pikiran mensyaratkan adanya

masyarakat, masyarakat ada lebih dahulu daripada pikiran. Dengan demikian, pikiran adalah bagian integral dari proses sosial (Ritzer, 1996: 202).

Pada level umum, Mead menggunakan istilah masyarakat yang berarti proses sosial yang sedang berlangsung yang mendahului mind dan self. Karena penting untuk membentuk *mind* dan self, masyarakat sangat penting bagi Mead. Masyarakat mewakili seperangkat response terorganisir yang digantikan oleh individu dalam bentuk "me" (Ritzer, 2000:355). Dengan demikian, dalam pengertian ini individu mengelilingi masyarakat, sambil memberi kemampuan melalui kritik diri, untuk mengontrol diri.

Dalam society, Mead memandang masyarakat mempresentasikan interaksi terorganisir dan terpola di antara beragam individu. Organisasi interaksi bergantung pada mind, artinya tanpa kemampuan mind untuk mengambil peran dan secara imajinatif melatih kembali sejumlah aktivitas alternatif, individu tidak dapat mengkoordinasikan aktivitasnya, Mead menekankan bahwa pengaruh langsung pengambilan peran terletak pada kontrol yang mampu dilakukan individu terhadap responnya sendiri. Kontrol tindakan individu dalam suatu proses kooperatif dapat terjadi dalam perilaku individu itu sendiri jika dia dapat mengambil peran orang lain, adalah kontrol respon individu sendiri melalui pengambilan peran orang lain yang menuju ke nilai tipe komunikasi ini dari sudut pandang organisasi perilaku dalam kelompok tersebut.

Walaupun sintesis Mead telah memberikan terobosan penting dalam konseptual tentang interaksi simbolik, akan tetapi sintesisnya tersebut belum secara memuaskan menyelesaikan masalah tentang partisipasi struktur masyarakat membentuk perilaku individu dan sebaliknya. Dalam usaha mengatasi ketidakjelasan tersebut, usaha-usaha untuk lebih memahami struktur sosial dan bagaimana individu terlibat secara aktif didalamnya menjadi intensif dikembangkan selama tahun 1930-an oleh Herbert Blumer, dan kemudian disempurnakan lagi Erving Goffman tahun 1959.

Suatu perkenalan dengan interaksi simbolik tidak akan tuntas tanpa membahas andil Erving Goffman, dia seorang interaksionis simbolis terkenal pada abad 20 yang memiliki pandangan baru yang disebut dramaturgi. Tradisi dramaturgical, Goffman menganalisa tingkah laku manusia dengan sebuah metafora yang teatrikal, dimana didalamnya lokasi umum dianggap sebagai sebuah panggung dan orang-orang bertindak sebagai aktor yang menyusun performa mereka untuk memberi kesan kepada para penonton. <sup>22</sup>

Lewat pendekatannya terhadap interaksi sosial, Goffman sering dianggap salah satu penafsir "teori diri" dari Mead dengan menekankan sifat simbolik interaksi manusia, pertukaran makna diantara orang-orang lewat simbol. Menurut Goffman, untuk memperoleh citra diri yang stabil, orang

Meskipun Goffman menolak julukan sebagai seorang interaksionis simbolik. Kenyatannya, Goffman memperoleh banyak ilham dari pikiran-pikiran George H Mead dan Charles H Cooley. Akan tetapi, Goffman juga tampaknya memperoleh ilham dari pemikiran sosiolog Perancis Emile Durkheim dan antropolog Inggris A.R. Radcliffe-Brown.

melakukan pertunjukkan (*performance*) dihadapan khalayak. Sebagai hasil dari minatnya pada pertunjukkan drama yang mirip dengan pertunjukkan drama di panggung.

lebih dinamika sosial dalam memahami dramaturgis Kaum menganjurkan untuk berpartisipasi dalam interaksi-interaksi untuk membuka topeng para pemain untuk memperbaiki kinerja mereka. Kaum ini telah memperlakukan interaksi sosial sebagai suatu "drama" secara kiasan, yang dapat melengkapi perspektif psikologis-sosial untuk menganalisis perilaku manusia. Inti dramaturgi adalah menghubungkan tindakan dengan maknanya alih-alih perilaku dengan determinannya. Dalam pandangan dramaturgis tentang kehidupan sosial, makna bukanlah warisan budaya, sosialisasi, atau tatanan kelembagaan, atau perwujudan dari potensi psikologis dan biologis, melainkan pencapaian kebaruan, dan kebingungan. Namun yang penting lagi, makna bersifat behavioral, secara sosial yang terus berubah, arbitrer, dan merupakan ramuan interaksi manusia. Makna atas suatu simbol, penampilan atau perilaku sepenuhnya bersifat serba mungkin, sementara dan situasional. Maka fokus pendekatan dramaturgis adalah bukan apa yang orang lakukan, apa yang ingin mereka lakukan, atau mengapa mereka lakukan, melainkan bagaimana mereka melakukannya.

Pendekatan dramaturgis Goffman khususnya berintikan pada pandangan bahwa ketika manusia berinteraksi dengan sesamanya, ia ingin

mengelola kesan yang ia harapkan tumbuh pada orang lain terhadapnya.

Untuk itu, setiap orang melakukan pertunjukkan bagi orang lain.

Berdasarkan konsep-konsep dasar interaksi simbolik dari Mead. beberapa tokoh interaksi simbolik (Blumer, 1969; Manis dan Meltzer, 1978; Rose, 1962; Goffman, 1980; dan Snow, 2001) telah menentukan beberapa prinsip dasar dari interaksi simbolik, yang meliputi: (1) Manusia tidak seperti hewan, manusia diberkahi dengan kemampuan berpikir. (2) Kemampuan berikir dibentuk oleh interaksi sosial. (3) Dalam interaksi sosial manusia mempelajari makna dan simbol yang memungkinkan mereka menggunakan kemampuan berpikir mereka yang khas itu. (4) Makna dan simbol memungkinkan manusia melanjutkan tindakan (action) dan interaksi yang khas manusia. (5) Manusia mampu mengubah makna dan simbol yang mereka gunakan dalam tindakan dan interaksi berdasarkan penafsiran mereka terhadap situasi. (6) Manusia mampu melakukan modifikasi dan perubahan, karena kemampuan mereka berinteraksi dengan diri sendiri, yang memungkinkan mereka memeriksa tahapan-tahapan tindakan, menilai keuntungan dan kerugian relatif, dan memilih serangkaian peluang tindakan itu. (7) Pola-pola tindakan dan interaksi yang saling berkaitan akan membentuk kelompok dan masyarakat.

Dengan uraian tersebut, teori interaksi simbolik, oleh penulis dianggap membantu dalam memahami konstruksi sosial elite pada wacana etnisitas, terutama yang terkait dengan pengalaman mereka dalam proses tersebut.

Dalam pemahaman penulis, konstruksi sosial menterjemahkan interrelasi, interaksi sekaligus interpretasi struktur batin individu terhadap individu yang lain dalam kehidupan masyarakat. Di satu sisi, tindakan elite dalam mengkonstruksi identitas dapat dipahami sebagai bentuk interaksi antaretnik Mandar, sekaligus interaksi dengan etnik diluar Mandar. Di sisi lain, apa yang dikonstruksi elite dalam kaitanya dengan etnisitas, merupakan cerminan makna yang terkandung dalam wacana identitas.

Terkait dengan konstruksi sosial yang digunakan dalam studi ini, penulis dapat mengasumsikan bahwa motif-motif di balik tindakan yang dilakukan oleh elite merupakan motivasi kelompok sebagai proses konstruksi yang berkelanjutan. Tidak hanya sebagai penjabaran diri (self) sebagai ekspresi tatapan, tanggapan dan pemahaman orang lain terhadapnya tetapi juga merupakan penunjukkan atas pikiran (mind) dan society. Dalam hal ini, penulis percaya bahwa identitas menjadi landasan adanya "pembeda" atau "pengada" budaya dengan etnik lain, sekaligus dapat menjadi "pengikat" solidaritas dan integrasi antaretnik. Itu dapat diartikan bahwa identitas etnik dapat lebih efektif jika dihubungkan dari konstruksi-konstruksi realitas yang rawan dari masyarakat dengan relitas yang lebih sempurna sehingga dapat menciptakan kekayaan realitas.

#### 3.1. Interaksi simbolik Herbert Blumer

Herbert Blumer adalah murid Mead dan dikenal dengan interaksi simbolik "aliran Chicago". 23 Pemikirannya mengedepankan tentang interaksi. Menurutnya. interaksi adalah proses dimana kemampuan dikembangkan dan diungkapkan. Semua jenis interaksi, bukan hanya interaksi selama sosialisasi, tetapi juga berfungsi memperhalus kemampuan kita untuk berpikir. Berpikir membentuk proses interaksi. Pada sebagian besar interaksi, para aktor harus mempertimbangkan orang lain dan memutuskan apakah dan bagaimana harus mencocokkan aktivitas mereka dengan orang lain. Dua dasar interaksi sosial Blumer, yaitu: Pertama, interaksi non simbolik-conversation of gestures dari Mead -tidak melibatkan berpikir-. Kedua, interaksi simbolik memerlukan proses mental (Ritzer, 2000:358). Teori interaksi simbolik yang dikembangkan oleh Blumer (1969: 2) dirangkum dalam tiga premis, yaitu:

 Manusia melakukan tindakan terhadap sesuatu (thing) berdasarkan makna yang dimiliki sesuatu tersebut untuk mereka ('thing' yang

Blumer menciptakan istilah interaksi simbolik tahun 1937 dan menulis beberapa esai yang menjadi penting bagi perkembangannya. Sementara Mead berupaya membedakan interaksionisme-simbolik yang baru lahir dari behaviorisme, Blumer melihat interaksinisme-simbolik berperang di dua front. Pertama adalah behaviorisme-reduksionisme yang membuat Mead cemas. Masih ada ancaman serius yang berasal dari teori berskala luas terutama fungsionalisme stuktural. Menurut Blumer, baik behaviorisme maupun fungsionalisme structural sama-sama cenderung memusatkan perhatian pada faktor yang melahirkan perilaku manusia (contohnya, stumulus dari luar dan norma). Menurut Blumer, kedua perspektif itu mengabaikan proses penting yang memberikan aktor kekuatan bertindak terhadapnya dan yang memberikan makna atas perilakunya sendiri.

- dimaksudkan adalah objek fisik, orang lain, lembaga sosial, dan gagasan abstrak atau nilai);
- Makna dari sesuatu tersebut berasal dari atau muncul dalam interaksi sosial yang dialami seseorang dengan sesamanya;
- Makna-makna tersebut dimodifikasi melalui suatu proses interpretative dalam berhubungan dengan sesamanya, artinya bahwa makna disempurnakan disaat proses interaksi.

Dalam hal ini, interaksi simbolik merujuk pada karakter interaksi khusus yang berlangsung antar manusia. Aktor tidak hanya bereaksi terhadap tindakan orang lain, tetapi juga menafsirkan/mendefinisikan setiap tindakan orang lain. Respon aktor baik langsung maupun tidak langsung, didasarkan pada penilaian makna tersebut. Dalam konteks ini, Blumer memandang bahwa aktor akan memilih, memeriksa, berpikir, mengelompokkan dan menstransformasikan makna dalam kaitannya dengan situasi dimana dan kearah mana tindakannya, sehingga individu menurut Blumer, bukan dikelilingi oleh lingkungan obyek-obyek potensial yang membentuk perilakunya, tetapi individu yang membentuk, merancang dan memberi arti pada obyek-obyek tersebut. Dengan demikian individu dapat menilai kesesuaiannya dengan tindakan, dan mengambil keputusan berdasarkan penilaian tersebut. Inilah yang dimaksud dengan penafsiran atau bertindak berdasarkan simbol dan makna yang berkembang.

Dengan pandangan tersebut, maka manusia merupakan aktor yang sadar dan relektif, yang menyatukan obyek-obyek yang diketahuinya melalui situasi yang disebut dengan *self-indication* (pemikiran ini juga dipahami oleh Mead). Sebuah proses komunikasi yang dijalankan individu untuk mengetahui sesuatu, menilainya, memberinya makna dan memutuskannya untuk bertindak berdasarkan makna tersebut. Proses *self-indication* ini terjadi dalam konteks sosial di mana individu mencoba "mengantisipasi" tindakantindakan orang lain dan menyesuaikannya tindakannya sebagaimana dia menafsirkan tindakan tersebut. <sup>24</sup>

Selain itu, Blumer juga memandang bahwa tindakan manusia dilihat sebagai respon terhadap rangsangan yang terjadi di dunia luar. Dan dimaknai atas model stimulus-respon yang menekankan pada keutamaan peristiwa eksternal. Blumer menunjukkan fakta bahwa manusia dapat berinisiatif melakukan tindakan, tanpa harus menunggu datangnya rangsangan luar yang mendorong mereka bertindak. Ia menegaskan bahwa tindakan manusia adalah bertujuan, untuk mewujudkan apa yang ada dalam

Mengikuti hasil kajian Poloma (1984), perspektif interaksi simbolik yang dikemukakan oleh Blumer mengadung beberapa ide-ide dasar, yaitu: (1) masyarakat terdiri dari manusis yang berinteraksi. Kegiatan tersebut saling bersesuaian melalui tindakan bersama, mebentuk struktur sosial. (2) Interaksi terdiri dari berbagai kegiatan manusia yang berhubungan dengan kegiatan manusia lain. Interaksi non-simbolis mencakup stimulasi respon, sedangkan interaksi simbolis mencakup penafsiran tindakan-tindakan. (3) Obyek-obyek tidak mempunyai makna yang intrinsik. Makna lebih meruapakan produk interkasi simbolik. Obyek-obyek tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam tiga kategori, (a) obyek fisik; (b) obyek sosial, dan (c) obyek abstrak. (4) Manusia tidak hanya mengenal obyek ekstemal, mereka juga dapat melihat dirinya sebagai obyek. (5) Tindakan manusia adalah tindakan interpretative yang dibuat manusia itu sendiri (6) Tindakan tersebut saling dikaitkan dan disesuaikan oleh anggota kelompok. Ini merupakan "tindakan bersama". Sebagian besar tindakan bersama tersebut dilakukan secara berulang-ulang, namun dalam kondisi stabil. Dan disat lain dapat melahirkan suatu kebudayaan.

pikirannya. Jadi hubungan stimulus-respon mengabaikan gagasan mengenai tujuan manusia dan mengasumsikan perilaku manusia yang otomatis, sebagai refleks yang dipicu rangsangan dari luar. Padahal tindakan manusia dapat sekaligus disengaja dan kreatif; sang aktor memperhitungkan apa yang sedang dilakukan, mengenal, menilai dan memutuskan pilihan dari berbagai alternatif tindakan. Aktor merencanakan sebelum bertindak dan merevisi ketika memasuki situasi yang berubah atau sebelumnya tidak terlihat. Dalam hal ini Blumer melihat bahwa keadaan tidak eksis dalam diri sendiri sebagai rangsangan yang mengharuskan bereaksi sebagai organisme yang tidak berpikir dan didominasi naluri. Apa yang disebut keadaan bergantung pada tujuan, rencana, dan pengetahuan yang ada dalam pikiran. Rangsangan yang sama punya makna yang berbeda bergantung pada tujuan dan keprihatinan kita.

Akhirnya, interaksi simbolik dapat dibangun dari premis-premis berikut (lihat juga Mead, 1934; Rose, 1962; Blumer, 1969; Felson, 1981). Pertama, individu merespon situasi simbolik. Mereka merespon lingkungan berdasarkan makna yang dimiliki komponen-komponen lingkungan bagi mereka sebagai individu. Ketika mereka menghadapi suatu situasi, respon mereka tidak mekanis, atau ditentukan oleh faktor-faktor eksternal, melainkan bergantung pada bagaimana mereka mendefenisikan situasi yang mereka masuki dalam interaksi sosial. Jadi individu sangat menentukan lingkungan mereka sendiri.

Kedua, individu membayangkan atau merencanakan apa yang akan mereka lakukan. Mereka membayangkan bagaimana orang lain akan merespon tindakan mereka sebelum mereka sendiri bertindak. Proses pengambilan peran (taking the role of the order) tersembunyi ini penting, meskipun tidak dapat diamati. Jadi interaksi simbolik mengakui tindakan dalam dan tindakan luar, menganggap tindakan luar sebagai lanjutan tindakan dalam. Namun, tindakan luar tidak otomatis menunjukkan tidak menunjukkan dalam, karena tindakan luar mungkin hanya merupakan pengelolaan kesan (impression management) (lihat Goffman, 1959) untuk menyenangkan khalayak tertentu, atau untuk memenuhi tuntutan tertentu yang bersifat sosial, politik, ekonomi dan sebagainya.

Ketiga, karena makna adalah produk interaksi sosial, makna ini mungkin berubah lewat interpretasi individu ketika situasi yang ditemui dalam interaksi sosial juga berubah. Konsekuensinya, perilaku mungkin berubah, karena makna, sebagai basis perilaku, juga berubah.

Jika perspektif interaksi simbolik dikaitkan dengan konstruksi identitas Mandar, maka konstruksi tersebut dimaknai sebagai proses pengukuhan kedirian etnik. Aktor yang bermain menjadi lebih diperhitungkan karena penciptaan identitas etnik mengisyaratkan penilaian orang lain terhadap diri dan kelompoknya, peristiwa-peristiwa dan tindakan yang dilakukan. Dengan demikian, penggunaan teori interaksi simbolik sebagai teori konstruksi sosial mempunyai kekuatan dalam menjelaskan fenomena identitas dan etnisitas.

Konstruksi sosial telah menghubungkan antara struktur dan individu (aktor/elite), walaupun dalam hal ini struktur dan aktor sebagai hal yang terpisah, namun demikian struktur masih dapat "dibangun" oleh aktor, dan apabila telah terbentuk, terkadang struktur tersebut menjadi penentu ketika aktor bertindak. Makna sosial, termasuk nilai budaya dan simbol-simbol etnik, selain berada dalam struktur, juga berada dalam diri individu dan selalu menjadi bagian perhatian ketika berhubungan dengan objek lain di luar dirinya.

Sehubungan dengan itu, konstruksi sosial elite tentang identitas etnik akan ditelusuri lewat penuturan lisan dari subjek penelitian sekaligus dari beberapa informan termasuk *key informant*. Untuk memahami penuturan lisan tersebut, sekurang-kurangnya ada tiga hal mendasar yang dilakukan oleh penulis, *pertama*, pemahaman masa lampau (secara historis) yang dilihat dari subjek penelitian dan informan; *kedua*, pemahaman proses konstruksi yang juga dilihat dari hasil interpretasi subjek penelitian dan informan; dan *ketiga*, interpretasi penulis dalam memahami fenomena konstruksi. Terlepas dari cara penulis mengumpulkan data, pada dasarnya disertasi ini bertujuan untuk meneguhkan konsep Blumer tentang tindakan interpretatif dengan memahami tindakan dan perilaku elite saat konstruksi.

Akhirnya, berangkat dari perspektif interaksi simbolik ini maka metodologi penelitian diarahkan juga pada pendekatan yang sama. Kerangka

teoritik ini diupayakan mampu menganalisis fenomena atas konstruksi identitas etnik Mandar.

# F. Metode Penelitian

Perspektif konstruksionis berangkat dari pemikiran teoritisi Jerman abad ke 19, yaitu Georg Simmel dan Max Weber. Perspektif ini menjadi payung dalam melahirkan teori sosial modern yaitu fenomenologi, etnometodologi dan interaksi simbolik (Waters, 1994: 7-8).

Merujuk pada interaksi simbolik sebagai bagian dari perspektif konstruksionis, maka metodologi dalam penelitian ini diarahkan pula pada perspektif interaksi simbolik khususnya tradisi yang dibangun dari aliran Chicago oleh George H Mead dan Herbert Blumer. Penempatan interaksi simbolik dimungkinkan, karena dalam disertasi ini, menekankan pada makna dari tindakan individu (aktor), karena dalam interaksi simbolik individu merupakan titik sentral kajian. Hal ini merujuk pada pemahaman terhadap perilaku manusia sebagai proses yang melibatkan individu dalam membentuk perilakunya dengan berinteraksi dengan dunia luar. Dalam hal ini, individu baik secara sendiri-sendiri maupun bersama, bertindak berdasarkan obyekobyek yang ada diluar mereka, dan sekaligus tindakan tersebut dibangun melalui proses dimana para pelaku memperhatikan, mengartikan, sekaligus menilai situasi yang menghadang mereka. Selain itu, dipahami bahwa tindakan manusia merupakan pertalian kompleks dalam institusi tertentu

dimana struktur yang ada didalamnya berada dalam kondisi saling ketergantungan dan terus menerus bergerak, dan bukan masalah yang statis.

Pada bagian metode dikemukakan empat aspek. *pertama,* rancangan penelitian; *kedua,* subjek dan proses penetapannya; *ketiga,* pengumpulan data dan *keempat,* analisis data. Keempat aspek ini akan diuraikan lebih lanjut.

# 1. Rancangan Penelitian

Disertasi ini menfokuskan pada tujuan memperoleh pemahaman politik lokal, terutama pada tema identitas dengan mengambil latar etnisitas. Pemahaman terkait pada pengetahuan tentang mekanisme yang dilakukan oleh aktor (subjek) dalam mengkonstruksi identitas dengan mengatasnamakan kepentingan etnik dan politik. Oleh karena itu, perspektif dan metode disesuaikan dengan tujuan tersebut, sehingga peneliti dapat memilih subjek penelitian sekaligus informan yang dapat menyediakan data dan informasi yang diperlukan.

Merujuk dari perspektif teoritis dengan menggunakan konstruktivis, melihat fenomena politik identitas yang dipercaya oleh sebagian dari ilmuwan sosial sebagai konstruktivis-interpretivis, maka dalam konteks ini, perspektif penelitian diarahkan pada kualitatif dengan pendekatan interpretatif (Collin, 1997, Azevedo 1997, Denzin and Lincoln, 2000) termuat dari gagasan pemikiran interaksi simbolik yang memandang bahwa interprestasi atas

sebuah tindakan sosial (social action) sebagai inti dari usaha memahami realitas sosial. Melalui pemahaman tersebut, perilaku individu semestinya dipahami sebagai sesuatu yang terkait dengan proses internal dalam mana individu melakukan penafsiran dunia disekitar mereka dan memberi makna kepada kehidupannya

Dalam studi ini, pemahaman atas realitas sosial merujuk pada pemikiran interaksi simbolik, khususnya dari tradisi pemikiran Mead yang mencetuskan ide pemikirannya tentang mind, self dan society, lalu menyebutkan bahwa Gagasan Mead dikembangkan oleh Blumer. masyarakat mempresentasikan pola terkonstruksi atas aktivitas yang terkordinasi yang dipertahankan oleh, dan diubah melaui, interaksi simbolik di antara dan di dalam aktor. Dengan demikian baik pemertahanan maupun perubahan dalam masyarakat terjadi melalui proses-proses mind dan self. Meskipun banyak interaksi yang menyebabkan stabilitas atau perubahan dalam kelompok dipandang oleh Mead dapat dipredeksikan, kemungkinan bagi tindakan spontan dan tidak dapat diprediksikan yang mengubah polapola interaksi yang ada.

Secara metodologis, penyerapan pemikiran Blumer dalam memahami konstruksi identitas etnik Mandar, ditekankan pada kebutuhan untuk "merasakan pengalaman dan tindakan aktor". Pengamat perilaku harus masuk ke dalam dunia sang aktor atau kelompok yang diteliti untuk dapat melihat peristiwa sebagaimana sang aktor melihatnya, karena perilaku aktor

dan kelompok berlangsung berdasarkan maknanya sendiri yang khusus. Dalam hal ini, sebagai interaksi simbolik Blumer merujuk pada karakter interaksi khusus yang berlangsung antar satu manusia dengan manusia yang lain. Aktor tidak semata-mata beraksi terhadap tindakan yang lain, tetapi dia menafsir dan mendefenisikan setiap tindakan orang lain. Aktor akan memilih, memeriksa, berpikir, mengelompokkan dan mentransformasikan makna dalam kaitannya dengan situasi dimana dan kemana arah tindakannya. Artinya aktor (individu) dapat membentuk objek tersebut.

Formasi identitas yang terdapat dalam model stimulus-respon Blumer terkait pada makna dari rangsangan yang bergantung pada tujuan pembentukan provinsi. Dalam hal dititik beratkan pada bagaimana elite dan dominan identitas etnik masyarakat memproduksi secara mereka. menanggapi berbagai peluang dan informasi yang ditujukan pada pemerintah lokal untuk menjadi daerah yang otonom. Situasi seperti ini yang kemudian dimobilisasi untuk menggulirkan wacana pembentukan provinsi baru dengan berbagai alasan yang tersembunyi, antara lain pencegahan pembentukan provinsi etnik. Akan tetapi yang terpenting untuk dimaknai adalah tindakan aktor untuk mencapai tujuan seperti yang ada dalam pikirannya, dengan begitu aktor sadar dan reflektif dengan menyatukan objek yang diketahuinya yang kemudian disebut dengan self indication.

Berdasarkan hal tersebut, maka pemahaman terhadap subjek penelitian dilakukan dengan mendengarkan mereka secara aktif (active

listening) dengan menempatkan subjek dalam posisi sentral serta memahami makna, dan kepercayaan mereka (Kasper, 1994;271). Dengan demikian, penulis memcoba melihat usaha subjek dalam menjawab permasalahan bagaimana konstrusi etnik itu diciptakan, mengapa identitas etnik sangat penting, siapa yang berupaya menciptakan konstruksi identitas dan apa saja yang menjadi elemen penting membentuk identitas etnik Mandar tersebut.

# 2. Subjek dan Proses Penetapannya

Dalam disertasi ini, unit analisis yang disoroti adalah individu, yakni individu yang masuk dalam ranah politik lokal di Mandar. Oleh sebab itu, sejak awal peneliti berusaha mengumpulkan berbagai data dan informasi tentang identitas etnik dari individu-individu tersebut. Dalam kenyataannya, individu yang memberi respon terhadap tema ini, adalah mereka yang terlibat secara aktif dalam konstruksi dan ditambah individu yang mengamati proses konstruksi. Mereka tidak hanya berasal dari etnik Mandar saja, tetapi juga dari etnik lain di Sulawesi Selatan, tujuannya agar data yang diperoleh tidak bias, tidak berat sebelah tetapi lebih kaya dan komprenhensif, sehingga data dan informasi tentang identitas etnik dimaknai sebagai pemahaman pribadi individu atau konstruksi sosial yang berlaku dalam kelompok, dibangun oleh kelompok etnik dan lingkungannya.

Pemilihan subjek dilakukan dengan banyak pertimbangan. Dalam konteks ini, subjek dilihat sebagai pribadi yang unik dan spesifik (Sparringa, 2000:7). Unik karena memiliki pengalaman-pengalaman yang khas, spesifik karena memiliki harapan-harapan sendiri. Pada dasarnya, pemilihan subjek merupakan upaya menemukan kedalaman (depth), kekayaan (richness) dan kompleksitas (complexity) sebuah realitas sebagai hasil konstruksi sosial melalui individu-individu yang secara aktif melakukan interpretasi subjektif dan intersubjektif atas struktur. Merujuk pada pemahaman tersebut, maka dalam disertasi ini, peneliti langsung melakukan pemilahan orang-orang berdasarkan atas pengalaman, pendapat, perasaan dan pengetahuannya (Koentjaraningrat, 1997:158: Oetomo, 1995:152).

Pada awalnya yang menjadi subjek penelitian yakni elite intelektual, yang aktif dalam konstruksi (khususnya pada elite yang mengkonstruksi di tahap kelima). Subjek adalah mereka yang menjadi pengurus utama dalam (KAPP-Sulbar) Komite Aksi Pembentukan Provinsi —Sulawesi Barat (baik ketua, sekretaris, dan ketua kelompok kerja). Akan tetapi bagi peneliti data yang dikumpulkan masih kurang mewakili, untuk menghindari pemihakan kepada kelompok elite intelektual semata, maka dipilih pula elite tradisional sebagai subjek untuk menambah data yang telah diperoleh.

Walau awalnya terkadang sangat sulit, karena tidak semua orang siap memberi respon untuk kepentingan penelitian, bahkan tidak jarang mereka mencurigai peneliti karena dianggap merugikan kepentingan kelompoknya.

Untuk mengantisipasi kondisi demikian, maka yang pertama dilakukan oleh peneliti adalah memahami perilaku tersebut dimulai dari subjek yang dekat dengan peneliti. Cara ini dilakukan dengan sangat hati-hati walaupun peneliti juga berasal dari daerah eks afdeling Mandar, yang diharapkan bahwa peneliti memperoleh kepercayaan sebagai bagian dari subjek penelitian dan dapat memahami setting dan menyimpulkan data empirik.

Namun, setelah kurang lebih tiga bulan peneliti melakukan penelitian, data yang diperoleh dianggap masih sangat minim, karena jika tetap bertahan pada data yang telah diberikan subjek sebelumnya, kecendrungan miskin informasi. Artinya, beberapa informasi yang diberikan oleh subjek banyak yang memiliki kesamaan, sehingga data cenderung stagnan dan kurang berkembang. Oleh karena itu, untuk menghindari kondisi yang demikian, peneliti mencoba mencari informasi lewat orang-orang lain (diluar struktur organisasi KAPP- Sulbar) untuk dijadikan pembanding terhadap data dan informasi sebelumnya, identifikasi data tersebut lewat informasi dari informan tambahan.

Langkah selanjutnya, peneliti mencoba menyakinkan subjek yang diharapkan dapat memberikan data yang diperlukan, melalui orang-orang yang dekat dengan tulisan ini diberikan pengertian mengenai tujuan dan maksud adanya penelitian. Dalam posisi seperti ini, pemilihan subjek penelitian dan informan sebagaimana yang disarankan oleh Patton (1994;

208-229) yakni pemilihan subjek penelitian dan informan dengan menggunakan metode pilihan sengaja (*purposive*)

Pemilihan subjek dengan metode *purposive* dilakukan dengan dipilih dari tiga kelompok, yaitu (1) subjek penelitian sebagai sumber data terutama aktor-aktor yang memproduksi ide atau gagasan konstruksi identitas etnik, dalam hal ini mereka yang dikategorikan sebagai elite tradisional. (2) subjek penelitian sebagai aktor (pelaku), adalah mereka yang terlibat langsung dalam proses konstruksi, tergabung dalam kelompok intelektual terutama anggota KAPP-Sulbar, baik ketua, sekretaris dan anggota lain. dan (3) disebut dengan informan, yaitu orang yang mengetahui tentang subjek, atau sebagai pengamat yang memiliki pengetahuan terhadap konstruksi identitas etnik. Mereka merupakan etnik lain, seperti etnik Bugis, Makassar, Toraja, dan lainnya.

Ketiga kelompok tersebut adalah elite lokal yang sengaja dipilih sebagai orang-orang yang dianggap betul-betul dapat memahami realitas sosial yang terjadi. Pemilihan subjek ini melalui beberapa penekanan yaitu; pendidikan, status sosial ekonomi, status kebangsawaan atau elit penguasa. Dalam penyajian data sebagian besar subjek penelitian dan informan dengan menggunakan nama samaran, tujuannya untuk menghindari konflik internal antar subjek jika disertasi ini rampung, sekaligus menjaga kerahasiaan identitas mereka.

Untuk melihat refleksi individu terhadap realitas sosial untuk menjawab permasalahan penelitian ini, peneliti juga telah menggunakan cara khusus dengan menggali informasi penting dari informan kunci yang dianggap memiliki pengetahuan yang mendalam tentang konstruksi identitas etnik Mandar. Peneliti dengan sabar dan tidak putus asa mendatangi subjek, walaupun terkadang diantara subjek enggan menerima kedatangan peneliti, bahkan menolak untuk diwawancarai, tetapi dengan cara pendekatan kerendahan hati dan menyakinkan bahwa penelitian yang dilakukan sangat berhasil jika ada bantuan informasi dan kerjasama dari subjek tersebut.

Berdasarkan pemilihan subjek dari perspektif interaksi simbolik, maka di saat ingin mengetahui pemahaman politik subjek, maka peneliti lebih banyak mengarahkan pertanyaan dan berbicara tentang politik lalu mengaitkannya dengan identitas mereka. Cara yang dilakukan peneliti yaitu secara tatap muka, menelaah bahasa mereka, bagaimana mereka menggunakan dan apa maknanya bagi mereka, sehingga subjek yang dipilih betul-betul mewakili permasalahan penelitian.

# 3. Pengumpulan Data

Pengumpulan data dalam penelitian kualitatif memberikan kebebasan pada peneliti untuk mengembangkan diri atau melakukan improvisasi dalam mencari keterangan demi memahami masalah secara akurat. Dalam hal ini subjektivitas menjadi sangat penting karena menjadi bagian keberhasilan

penelitian (Sparringa, 1997, 74). Peneliti berusaha mencari data sedalam mungkin dengan tujuan memperoleh pemahaman yang otentik mengenai pengalaman orang-orang, sebagaimana dirasakannya. Untuk memenuhi tujuan tersebut, maka pengamatan berperan serta dan wawancara mendalam yang dilakukan oleh peneliti, karena metode ini dianggap oleh peneliti sangat potensial dalam pengumpulan data.

Kegiatan dalam pengumpulan data empirik, peneliti lakukan sejak agustus 2005 hingga penulisan disertasi ini rampung, artinya selama masih dalam bimbingan dan perlu penambahan data, peneliti tetap berusaha melengkapi data tersebut untuk menjawab permasalahan. Pada awal penelitian, peneliti memulai mengakrabkan diri dengan subjek penelitian, maksudnya agar dapat saling mengenal. Pada tahap ini, peneliti mengutarakan tujuan kehadiran dan penjelasan ringkas penelitian, walaupun sebagian dari subjek penelitian telah mengenal peneliti, namun kegiatan sosialisasi ini tetap dilaksanakan.

Dalam tahap sosialisasi, awalnya dimudahkan oleh subjek ketika mereka dimintai informasi tentang identitas Mandar, akan tetapi respon mereka menunjukkan sikap tidak terbuka bila pertanyaan menyangkut etnisitas khususnya kebenaran diskriminasi yang dialami oleh Mandar, pembicaraan seringkali tersendat bahkan membuat subjek malas untuk melanjutkan. Menghadapi situasi tersebut, peneliti akhirnya memahami sikap

pasif mereka dan sesekali memancing pertanyaan lain secara tidak langsung berhubungan dengan etnisitas.

Wawancara mendalam berhasil menemukan pernyataan tertulis, peneliti bekerja keras untuk mendapatkan pola pengalaman, pengetahuan , keyakinan dan nilai-nilai yang dijadikan landasan dalam mengunkap ide-ide konstruksi. Data yang telah dikumpulkan berisikan jawaban-jawaban, ucapan-ucapan ataupun pola perilaku dari subjek penelitian. Data tentang makna identitas bagi Mandar dan pola konstruksi yang dilakukan untuk memperoleh identitas dilakukan dengan wawancara mendalam. Aktor-aktor penting sebagai tokoh kunci berhasil diwawancarai oleh peneliti, baik dari elite intelektual dan elite tradisional.

Sebelum wawancara dilakukan terlebih dahulu membuat janji dengan subjek. Untuk memperoleh data secermat mungkin, peneliti menggunakan tape recorder karena wawancara mungkin berlangsung cukup lama, tetapi sebelum peneliti melakukan hal itu, terlebih dahulu memberitahukan pada subjek penelitian untuk memperoleh izin darinya. Keuntungannya menggunakan tape recorder agar peneliti dapat berkonsentrasi penuh terhadap informasi yang diberikan, dan data yang peneliti peroleh lengkap leluasa merumuskan sehingga lebih untuk temuannya. Dalam pelaksanaannya, wawancara dilakukan secara tidak formal, bahkan lebih saling menceritakan pengalaman masing-masing. Wawancara lebih banyak dilakukan di rumah masing-masing sesuai dengan keinginan subjek agar kesannya tidak kaku.

Selanjutnya, pengumpulan data dengan pengamatan berperan serta merujuk pada pemahaman yang dikemukakan oleh Paul Rock (1978:178), yang melihat bahwa pengamatan berperan serta sangat strategis dan penting dalam interaksi simbolik yang memungkinkan peneliti menggunakan "diri" (self)-nya untuk menjelajahi proses sosial. Metode ini mengarahkan peneliti dan menempatkan diri dalam situasi yang ingin analisis, sehingga peneliti terlibat untuk mengamati dan berpartisipasi pada saat yang sama, karena dengan penggunaaan metode dalam interaksi simbolis peneliti meramu pengetahuan yang didefinisikan sebagai aktivitas praktis yang berlangsung. Dalam hal ini, peneliti tidak mengetahui hanya berdasarkan dugaan semata, tetapi realitas penampakan menjadi sangat penting.

Bertitik tolak dari pemahaman di atas, maka observasi dimulai derngan pemahaman terhadap setting, hal ini dimaksudkan agar peneliti masuk (getting in) menjadi bagian untuk berperan-serta dalam kelompok tersebut. Upaya ini dilakukan agar memperoleh kepercayaan sebagai bagian dari subjek penelitian. Harapan dalam proses ini, peneliti dapat memahami setting dan data empirik (primer) lalu melakukan pemahaman serta refleksi terhadap subjek penelitian sebagai unit pengamatan. Selain itu, observasi partisipan dilakukan peneliti dengan mengamati berbagai ragam perilaku subjek yang terkait dengan pengalaman dan pandangan, menyimak kata-

kata, ungkapan-ungkapan yang relevan dengan identitas. Selama melakukan penelitian di lokasi, peneliti berusaha mencatat dalam bentuk fields notes. Dalam penulisan berisikan kutipan langsung yang dipaparkan apa adanya, sebagian besar kutipan-kutipan tersebut menggunakan bahasa Indonesia, akan tetapi ada juga yang berbahasa daerah, terutama bahasa Mandar dan hal ini tidak menyimpang dari substansi yang ingin diutarakan oleh subjek.

Peneliti telah memperoleh banyak informasi ketika ikut terlibat langsung dalam kelompok *malab'bi*, suatu kelompok di mana sebagian besar anggotanya terdiri dari orang-orang yang memiliki sikap kritis. Komunitas ini dibangun dengan tujuan melakukan kritikan terhadap proses konstruksi identitas yang dianggap memiliki banyak kekurangan. Pembentukan komunitas ini dihadiri oleh seniman Emha Ainun Majid, seseorang yang banyak memberikan perhatian di Mandar, merasa diri sebagai warga Mandar, beliau merasa prihatin jika nilai-nilai kemandaran maknanya mengabur disaat proses konstruksi.

Sebelum melakukan penelitian tentang konstruksi identitas, peneliti pernah ikut menjadi partisipan dalam pembentukan provinsi Sulawesi Barat (tahun 2000-2001). Ketika itu peneliti menjadi salah satu pendukung kelompok kerja, peneliti banyak memperoleh informasi, walaupun sifatnya sangat rahasia tetapi peneliti dapat memperolehnya, terutama terkait ada informasi-informasi yang dapat menimbulkan konflik, karena temanya

cenderung berisi saling tidak percaya antar elite. Mengatasi kondisi seperti ini, peneliti hanya menempatkan diri sebagai anggota yang pasif, dan tidak memberitahukan kepada seluruh anggota KAPP-Sulbar kondisi tersebut, karena jika diketahui mereka tidak memberikan respon positif dan kemungkinan tidak mau bekerjasama.

Dalam tataran pengamatan berperan serta dan wawancara mendalam, peneliti berupaya mengambil peran pihak yang diteliti (taking the role of the order), secara intim menyelam ke dalam dunia psikologi dan sosial subjek penelitian. Agar mencapai tujuan, peneliti berusaha mendorong subjek penelitian mengemukakan semua gagasan dan perasaannya dengan bebas dan nyaman. Dalam tataran ini peneliti berusaha menggunakan bahasa yang akrab dan informal, situasi percakapan ditandai dengan spontanitas, peneliti berusaha juga mengarahkan wawancara sesuai tujuan penelitian.

Pengumpulan data dengan wawancara dan observasi, oleh peneliti dianggap kurang bisa mewakili untuk memperoleh kedalaman dan kekayaan data, sehingga kemudian peneliti melakukan analisis dokumen (yang mencakup historiografi tradisional dan modern sejak kolonial) untuk melihat marginalisasi, mobilisasi dan resistensi etnik. Dalam hal ini, historiografi ini mengadung kelemahan karena fakta sejarah yang diungkapkan bercampur dengan unsur-unsur mitos, legenda dan simbolisme. Kelemahan tersebut dapat diatasi bila karya tradisional tersebut diartikan sebagai sistem nilai budaya dari etnik setempat.

Kedua, second order understanding. Setelah tahap pertama selesai, peneliti melakukan interpretasi terhadap hasil interpretasi subjek, cara ini oleh Surbakti (kuliah Teori Sosial, 19 Oktober 2002) disebut dengan metode understanding of understanding. Metode ini merupakan hasil interpretasi terhadap informasi subjek mengenai realitas yang kemudian oleh peneliti diinterpretasi kembali sehingga dapat memberikan penjelasan dan pemahaman agar diperoleh suatu makna yang baru.

Ketiga, third order understanding, selain kedua tahap tersebut di atas, pemahaman yang dilakukan oleh peneliti adalah menilai segala peristiwa-peristiwa yang mendukung konstruksi identitas etnik. Artinya bahwa peneliti melakukan mengobservasi lingkungan di dalam dan di luar konstruksi tersebut. Salah satu wujud dari tahap ini, melibatkan peneliti menjadi bagian kelompok masyarakat Mandar malab'bi di Tinambung.

Setelah ketiga tahap tersebut selesai peneliti melakukan pengolahan bahan empiris menjadi pola-pola dan kategori yang tepat untuk mewakili metode interaksi simbolik. Data yang diperoleh di lapangan yang berasal dari wawancara mendalam, observasi berperan serta dan transkrip di lapangan diolah dengan teliti berdasarkan kategori tertentu. Kategori-kategori yang dipakai oleh peneliti antara lain: (1) konteks yang melatar belakangi subjek atau aktor dalam mengkonstruksi identitas, (2) interaksi antar aktor, sekaligus lingkungan diluar aktor. (3) pemahaman terhadap tindakan-tindakan yang dilakukan oleh aktor dan makna simbol-simbol yang mewakili aktor.

Dalam kepercayaan seperti di atas, analisis atas pemahaman subjek yang memproduksi narasi disebut dengan metode reflexif (*rexlexive methodology*) yang dikenal luas dalam tradisi kualitatif (Avesson and Skoldberg, 2000; Hertz, 1996, Steier, 1991). Metode ini penekanannya bertitik tolak pada sebuah prosedur analisis yang melihat data sebagai sebuah produk interpretasi yang dipengaruhi oleh ideologi, politik, dan seluruh kepercayaan yang dihasilkan oleh atas teks dan konteks.

Implikasi atas metode ini adalah kebutuhan akan hadirnya kecermatan terhadap sebuah narasi yang dihasilkan melalui proses produksi pengetahuan yang secara sosial adalah hasil interpretasi aktif individu atas teks dan konteks. Dengan demikian, maka dengan demikian penulis sangat mencermati bagaimana sebuah pernyataan dihasilkan dalam wawancara, atau bagaimana respon atas sebuah pertanyaan muncul, adalah sesuatu yang esensial dalam analisis data. Akhirnya dipahami penulis bahwa analisis data adalah sebuah kegiatan penelitian karena melibatkan proses pencarian (inguiry) yang secara sosial adalah hasil konstruksi dan rekonstruksi yang dilakukan oleh subjek.

Secara konkrit dapat disimpulkan bahwa secara metodologis, penelitian ini menggunakan analisis kualitatif, lebih memfokuskan pada perspektif interaksi simbolik, dengan tujuan untuk menangkap makna dari perilaku dan tindakan individu. Dalam hal ini yang ditekankan adalah memahami interpretatif subjek penelitian. Dengan demikian, penelitian ini



menempatkan tema politik identitas sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari aspek *voice, reflexivity,* dan *subjectivity* (Sparringa, 1997)



# BAB II ETNIK MANDAR DI SULAWESI

Bab ini secara khusus membahas dua tema pokok, masing-masing dilakukan untuk mengenal setting penelitian, yaitu: *Pertama*, sejarah terbentuknya kerajaan Mandar dari kelompok etnik di Sulawesi Selatan. *Kedua*, identitas etnik Mandar. Pendekatan yang diambil dalam pembahasan atas kedua tema itu tersebut, kecendrungan dengan pendekatan sejarah (historis), mengingat data-data dalam menentukan suatu kejadian diterima sebagai fakta sejarah. Penulis menyadari, pendekatan ini mengadung kelemahan karena fakta sejarah yang diungkap sedikit bercampur dengan unsur-unsur legenda dan simbolisme. Kelemahan ini diartikan sebagai sistem budaya etnik daerah yang dikaji.

#### A. Asal Usul Etnik Di Sulawesi Selatan

Sejarah Sulawesi Selatan sangat erat hubungannya dengan keramaian orang Cina berkunjung di Nusantara pada abad X-XII, diperkirakan sezaman dengan *I La Galigo*. Bangsa Cina saat itu,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>I La Galigo atau Sure' Galigo, merupakan sumber yang memuat petunjuk tentang berbagai peristiwa di Sulawesi Selatan yang dikisahkan dalam bentuk kesusasteraan dan bahasa simbolik. Kedua hal tersebut kemudian diinterprestasi dalam makna realitas kultural, artinya terdapat berbagai nilai-nilai budaya yang abstrak, tetapi amat kuat mempengaruhi realitas sosial yang konkrit, dan terjelma dalam interaksi sosial. Dalam La Galigo, sesungguhnya terdapat sejarah yang pemeran utamanya adalah Sawerigading. Episode-episode dalam peran Sawerigading disebut Kenr sebagai sejarah Sawerigading, dan menurutnya dapat dipandang sebagai sejarah orang Bugis, sebelum

merupakan bangsa yang paling terkemuka, kaya dalam kebudayaan dan berjaya dalam kehidupannya, sampai pada hubungannya dengan negerinegeri di Nusantara, termasuk Sulawesi Selatan.

Sementara itu, asal usul etnik di Sulawesi Selatan berlatar belakang sejarah keberadaan *To-Manurung*. Kehadirannya, seolah-olah menjadi kata kunci bagi kehidupan masyarakat kaum yang terpecah-pecah, menuju tatanan baru. Konsepsi kepemimpinan *To-Manurung* juga disusul oleh terbentuknya konsepsi kenegaraan dengan wilayah teritorial yang lebih luas dan meliputi sejumlah kaum yang mengikat perdamaian dan menyepakati menerima kepemimpinan *To-Manurung* menjadi pemimpin tertinggi untuk mereka.

Kepemimpinan *To-Manurung* di Sulawesi Selatan membawa banyak dampak positif bagi perkembangan masyarakat, kenegaraan dan kehidupan politik, ekonomi, sosial yang kecendrungan terjadi spesialisasi fungsi-fungsi dan peranannya. Saat ini kemudian membentuk lapisan-lapisan Masyarakat yang disebut : (1) lapisan *Arung/Anakarung*; (kaum bangsawan keturunan *To-Manurung*), (2) lapisan *To-Deceng*; (orang kebanyakan keturunan kelompok *Anang*, dan (3) Ata, lapisan kecil yang terdiri atas mereka yang kalah perang, melanggar aturan adat dan menjual diri (Abidin, 1980: 28).

mereka mendapatkan tempat dalam daerah-daerah yang kini didiami. (Kern adalah orang yang menerima salinan I La Galigo dari ahli bahasa yang pemah bekerja di Makassar yaitu J.C.G. Jonker tahun 1886-1896, berhasil membuat salinan La Galigo sebanyak 500 buku. Salinan itu dibawa ke Belanda dan dihibahkan kepada Perpustakaan Negeri Belanda melaui Dr. R.A. Kern.

Munculnya upaya identifikasi kelompok-kelompok kaum semakin nampak membedakan diri antara satu dengan yang lainnya. Bermula dari lambang-lambang bunyi-bahasa, peralatan hidup sampai akhirnya menemukan nama bagi diri dan bagi masing-masing kelompok, dilihat dari makna yang mereka tentukan sesuai dengan kekhususan masing-masing dan muncullah To-Wugi (Bugis), To- Raja, To-Mangkasa, dan To-Menre (Mandar). Identifikasi itu kemudian diterima menjadi sebutan atas kelompokkelompok kaum yang bergabung menjadi semakin besar, dan orangpun menamakan kelompok-kelompok etnik (Suku-Bangsa), Bugis, Toraja, Makassar dan Mandar. Semuanya empat kelompok etnik utama di Sulawesi Selatan.

Kelompok etnik tersebut dalam perjalanan sejarah dan berkelanjutan masing-masing memiliki kedekatan antara satu dengan yang lain. Sekurang-kurangnya ada tiga kelompok etnik utama, yaitu: (Abidin, 1980:70)

Pertama, Bugis (termasuk Luwu'), sementara Toraja, Makassar dan Mandar dalam keadaan isolasi mencari dan mengembangkan identitas masing-masing.

Kedua, Bugis-Toraja, dan Makassar-Mandar; (1) dalam perjalanan sejarah Bugis dan Toraja, saling mendekati dalam kehidupan sosial-budaya, sehingga dengan menyebut Wugi' (Bugis), cukup mewakili keduanya. (2) dalam perjalanan sejarah Makassar dan Mandar saling mendekati dalam

kehidupan sosial-budaya, sehingga dengan menyebut Makassar, cukup terasa mewakili keduanya.

Ketiga, Bugis-Makassar, berkembang menjadi identitas yang diterima mewakili keempat kelompok etnik-utama, sehingga acapkali juga dinamakan identifikasi jenis minor, seperti;

- (1) Bugis-Makassar, bagi orang Makassar;
- (2) Bugis-Toraja;
- (3) Bugis-Mandar, bagi orang Mandar;
- (4) Bugis-Wajo, bagi orang Wajo, demikian seterusnya.

Lekatnya nama kaum, ke dalam nama dan tempat tingal (pemukiman) di Sulawesi Selatan itu, rupa-rupanya menjadi salah satu ciri kehidupan yang telah berlangsung lama dalam sejarah kebudayaan mereka. Maka dalam kehidupan sehari-hari biasa terdengar (1) *To-Luwu'* atau *To-Wugi*, di Luwu dan di *Tana-Ugi*; (2) *To-Raja*, di Tana- To-Raja; (3) *To-Mangkasara*, di Butta Mangkasara (Makassar); dan (4) *To-Mandar*, di Lita Mandar.

Pelekatan tersebut diperkirakan sebagai awal terbentuknya kelompok-kelompok etnik utama di Sulawesi Selatan, yang mengidentifikasi diri lewat kekhususan yang dimiliki oleh masing-masing kelompok, terutama dalam bahasa atau dialek yang mengikuti nama kelompok etnik tersebut atau pada masalah kepercayaan mereka. Selain itu, berbagai perbedaan dalam penekanan berbagai aspek kebudayaan, seperti orientasi kehidupan yang terkait pada keadaan geografis menimbulkan penampilan-penampilan khas

kelautan, pertanian, perniagaan dan sebagainya. Keadaan seperti ini yang terjadi dalam sejarah Sulawesi Selatan abad ke-15.<sup>2</sup>

Pelekatan nama etnik yang terbentuk, juga mengarah pada pembedaan nama negeri-negeri dan wilayah, seperti *Tana-Ugi'*, *Butta Mangkasara'*, *Tana Toraja*, dan *Lita' Mandara*, hal ini terwujud dalam abad XV-XVI. Saat itu, pembedaan ini telah menunjukkan identitas dan jati diri etnik masing-masing yang seolah-olah berbeda di antara satu dengan lain. Mereka memperlihatkan bahwa masing-masing memiliki bahasa sendiri-sendiri, cara berpakaian dan menampilkan perbedaan dalam ciri-ciri kehidupan, hal ini dilatarbelakangi oleh keadaan geografis dan iklim yang berbeda di tempat pemukimannya, sampai akhirnya perbedaan ini menunjukkan ciri utama negeri di Sulawesi Selatan yaitu: (1), sebagai *palloang-ruma* (petani), (2), sebagai *pakkaja* (pelaut atau nelayan), dan (3), sebagai *pabbalu'* atau *padangkang* (pedagang).

Sementara itu, ada satu hal menjadi dasar kebudayaan etnik Bugis, Makassar, Toraja dan Mandar, yaitu *pangadereng*, adalah dasar yang amat teguh bagi satu etnik dengan etnik yang lain disebut dengan "Sipakatau" (saling menghormati, sebagai orang seketurunan) yang melahirkan konsep

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Penamaan dan pelekatan nama etnik di Sulawesi Selatan menurut Edwadr Poelinggomang (sejahwan) adalah hasil dari rekayasa kolonilisme Belanda saat Spelman berkuasa. Penamaan ini bertujuan untu membedakan nama wilayah semata akan tetapi berubah menjadi nama etnik. Masyarakat Bugis awalnya diambil dari sekelompok masyarakat dari Donggala ynag oleh Spelman dipindahkan kewilayah Makassar, kemudian daerah dimana orang-orang ini dipindahkan disebut dengan Bugis. (Wawancara, 25 Agustus 2005).

"siri" untuk mempertahankan harkat dan martabat pribadi, dan konsep "passe" yang menjadi acuan solidaritas dan kebersamaan etnik.

Berdasarkan konsep kebersamaan tersebut, maka dapat dilihat dalam tiga negeri yang disebut *TellumpoccoE* (tiga negeri puncak) Sulawesi Selatan Abad XIV-XVI, yaitu Luwu, Bone dan Gowa. Tana Luwu (*Ware*) dipandang negeri yang tertua dan berjaya, memiliki kekuasaan atau pengaruh meliputi seluruh negeri di Sulawesi dan sekitarnya. Tana Luwu mengalami kemunduran pada masa *Simpurusiang* akibat desakan Tana Bone. Sementara itu, Tana Bone berkembang menjadi kerajaan yang kuat dan besar, karena melakukan ekspansi dan merebut wilayah-wilayah negeri disekitarnya, termasuk Tanah Luwu yang berbatasan dengan wilayahnya (Abidin, 1980, 89-95; Rahman, 1984).

Ekspansi Tana Bone juga ke negeri-negeri daratan selatan, sampai ke selat Makassar, memainkan kekuatan perang Gowa. Butta Gowa memperlihatkan cara-cara perluasan wilayah kekuasaannya lebih agresif dan ekspansif, tetapi lebih memberikan kelonggaran otonomi atas wilayah yang berada dalam kekuasaannya. Perluasan wilayah melingkupi beberapa negeri di *lita'* Mandar, akan tetapi bagi Mandar, Gowa bukan merupakan musuh, akan tetapi dalam perkembangannya, lewat pembelajaran kehidupan ketatanegaraan dari Gowa, *lita* Mandar berubah menjadi sebuah kerajaan yang dipimpin oleh *Todilaling*, seorang panglima perang Gowa yang berasal dari Mandar.

# B. Etnik Mandar dalam Bingkai Sejarah

Kerajaan-kerajaan di Mandar sebelum membentuk konfederasi, sebelumnya terdiri dari sejumlah daerah-daerah kecil (daerah tomakaka), setiap daerah diperintah tomakaka atau tokoh yang dituakan dan dipanuti. Tomakaka adalah sosok pemimpin yang sanggup menyelesaikan masalah rakyat melalui sifat pengayoman dan sekaligus sebagai sosok yang mampu mengendalikan dirinya untuk kepentingan orang banyak.

Keberadaan Tomakaka di seluruh daerah di lita Mandar, banyak diceritakan oleh penduduk setempat dan telah dicatat oleh Leysd (1940:24-25). Sebelum Leysd, telah diceritakan dilontara serta penuturan tokoh-tokoh adat dan budayawan bahwa sejumlah daerah di tanah Mandar dipimpim oleh Tomakaka dan mereka memerintah dan menyandang nama berdasarkan wilayah yang di kuasainya. Wilayah Mandar seluruhnya memiliki 41 Tomakaka (Rahman, 1988; 164-166), yaitu:

Tomakaka di Motting (Botang. "Tomakaka Ulu Sa'dang. Tomakaka Rantebulahan, Tomakaka Lembang Rantebulahan). Tomakaka (Pambusuang), (Allu), Tomakaka Makula Salimbo'bo (Sambo'bo', Ulu Mandak), Tomakaka Lenggo (Mapilli), Tomakaka Batuwulawang, Tomakaka Garombang (buta, Mapilli Utara), Tomakaka di Taramanu, Tomaka di Pojosang, Tomakaka Saragian (Allu), Tomakaka Ambo, padang, Tomakaka Kelapa Dua, Malandi (Campalagian), Tomakaka Tomakaka Passokoran. Tomakaka Karamangang, Tomakaka Titie (Mapilli), Lerang-lerang, Tomakaka Napo, Tomakaka Pangale (Samasundu), Tomakaka Sajoang (Allu), Tomaka Salarri (Limboro), Tomakaka Leppong (Renggean), Tomakaka Puttanginor (Allu), Tomakaka Tomaka Patui (Tandassuara), Tomakaka Tande (majene), Buttupau (Pamboang), Tomakaka Salabose (Majene), Tomaka Sonde (Tampalang), Tomakaka Selumase (Tampalang), Tomakaka Puttade (cenrana), Tomakaka Seppong (Ulu Mandak), Tomaka Tabang (sebelah Timur Mamasa), Tomakaka Balopang (Pamboang), Tomakaka Puabang (Majene), Tomakaka Lebani (Mamuju), Tomakaka Kalumpang, Tomakaka Lomo (Mamuju)<sup>3</sup>.

Nama wilayah yang disebutkan di atas, hingga saat ini sebagian masih dapat ditemukan sebagai nama desa, lingkungan, rukun kampung dan rukun tetangga dalam wilayah tanah Mandar. Masa kepemimpinan Tomakaka di Balanipa terus berlangsung sampai masa terbentuknya amara'diang (kerajaan) Balanipa, yaitu pada akhir abad ke-15 dengan naiknya I Manyambungi (Todilaling) sebagai mara'dia (raja) Balanipa yang pertama (Leyds, 1940:27-29). Bagi sebagian keturunan Tomakaka, menilai bahwa kepemimpinan I Manyambungi merupakan sebagian penggabaran dari pola kepemimpinan Tomakaka. Dia sebagai pemimpin mengarahkan semua pola pikirannya untuk kesejahteraan orang banyak serta memikirkan masa depan mereka, khususnya dalam hal keamanan wilayah dan rakyat, termasuk cukupnya pangan bagi rakyat. Dengan demikian, I Manyambungi melahirkan kekuasaan dalam arti yang luas berupa wewenang, wibawa dan kharisma yang tercermin melalui sifatnya yang terpuji. Komponen kekuasaan itu

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nama Tomakaka masih terpatri dalam benak orang Balanipa, dibuktikan dengan banyaknya kuburan keramat sebagai kuburan Tomakaka. Kuburan-kuburan tersebut terletak di desa Lampoko, Parampe, Luyo, dan Tammangalle, Pambusuan, Samasundu. Penamaan Tomakaka juga masih digunakan oleh pemuka masyarakat di berbagai desa di Tinambung, misalnya di Mosso, Pallis dan kecamatan Campalagian, desa Beru-beru, Sumarrang, Tenggelang. Khususnya, dalam penggunaan sebagai sapaan, dan sebagai tambahan nama.

I Manyambunyi yang bergelar *Todilaling* jika ditelusuri merupakan keturunan dari *To-Manurung*. Walaupun konsep *To-Manurung* ini tidak dikenal lebih jauh oleh masyarakat Mandar, akan tetapi turun di daerah Ulu Sa'dan. Konsep *To-Manurung* dapat ditelusuri dalam lontara Mandar dan disebutkan bahwa:

"Tomanurung tidak turun di daerah Mandar tetapi turun di Ulu Sungai Sa'dan yang kemudian memiliki tujuh orang anak yang kemudian ketujuh anak tersebut tersebar keseluruh wilayah di Sulawesi Selatan. Salah satu anak nya yang bernama Pongkapadang datang ke daerah Mandar menurunkan 11 (sebelas) orang anak dimana salah satu dari sebelas itu bernama Tobitteng kawin dengan salah satu seorang anak Tomakaka Napo, dan hasil perkawinan mereka lahirlah I Manyambungi yang kemudian menjadi amaradia (raja) di Balanipa.<sup>4</sup>

I Manyambungi adalah putera satu-satunya raja Napo' (*Tomakaka Napo*) yang menghabiskan masa remajanya di kerajaan Gowa dalam lingkungan istana mulai dari raja Gowa ke-7 (*Karaeng Bata Gowa*) hingga raja Goa k e-9 (*Karaeng Tumapa'risi Kallonna*) dan raja Gowa ke 10 (*Karaeng Lakung Tunipalangga Ulaweng*). Disaat remaja dia diberi kepercayaan kerajaan Gowa –untuk pertama kali- terjun langsung memimpin perang untuk menaklukan kerajaan Lohe. Setelah kerajaan Lohe jatuh ke tangan kerajaan Gowa, dia diberi tugas kembali menaklukan kerajaan Pariaman di Sumatera, dalam jangka tiga bulan, dengan kekuatan 120 perahu kerajaan Pariaman berhasil ditaklukkannya. Keberhasilan I

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dikutip oleh Hamzah, Aminah (dkk) dalam Lontara Mandar, dalam Tesis Muliadi "Gerakan Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat", 2001.

tindakan yang kasar pula, karena orang yang demikian itu yang akan menghancurkan negeri" (Rahman, 1984: 46; Salam, 1994:87).

Todilaling meletakkan prinsip bahwa tidak mutlak seorang putera raja menjadi pengganti ayahnya kalau ia tidak memenuhi syarat-syarat seorang raja. Prinsip yang diletakkan ini sekaligus mewariskan nilai betapa sopan santun, etika dan akhlak mulia menjadi syarat utama bagi seorang pemimpin rakyat.

# C. Lita' Mandar di Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Uluuna Salu

Masa pemerintahan I Manyambungi (*Todilaling*) sebagai *mara'dia* (raja) kerajaan Balanipa telah membawa perubahan besar di dalam negerinya. Beliau membuat beberapa peraturan yang mengikat secara bersama antara rakyat dan penguasa, pola kebudayaan lama yang kurang sesuai di ganti dengan yang baru berdasarkan isi lontara yang telah diberikan oleh raja Gowa. Dasar-dasar sebuah kerajaan telah didirikannya, hukum telah ditetapkan dimana *mara'dia* sebagai kepala pemerintahan dan dewan hadat sebagai anggota.

Sesudah I Manyambungi mangkat, digantikan oleh puteranya yang bernama Tomeppayung dan menjadi raja ke-2 Balanipa. Dalam mengendalikan pemerintahan, Tomeppayung senantiasa menciptakan kehidupan masyarakat yang tentram. Dia menegaskan bahwa segala kegiatan harus tunduk pada hukum dan adat istiadat yang berlaku di

Balanipa, oleh karena itu setiap kebijakan yang dikeluarkan *mara'dia* terlebih dahulu mendapat persetujuan dari para anggota hadatnya yang bergelar *Pepuangan* dan *Pabbicara* serta *Appe Banuang Kaiyang*. Pernyataan tersebut dilontarkan ungkapan "Andiang mala sisara' ulu anna salakkana" artinya tidak boleh bercerai kepala dengan kerangka badan, maksudnya bahwa seorang raja tidak boleh mengambil keputusan tanpa permufakatan dengan hadatnya (Saharuddin, 1985: 9). Raja inilah kemudian yang menyatukan beberapa kerajaan dengan terlebih dahulu mengadakan suatu perjanjian yang dikenal dengan nama "perjanjian Tammajarra". Kerajaan-keraan yang menghadiri pertemuan tersebut yaitu, kerajaan Balanipa, kerajaan Sendana, kerajaan Majene (Banggae), kerajaan Pamboang, kerajaan Tappalang, kerajaan Mamuju (Kila, 2001:15)

Hasil pertemuan *Tammajarra* inilah yang menjadi dasar terbentuknya persekutuan kerajaan-kerajaan Ba'bana Binanga (kerajaan-kerajaan yang berada di muara sungai). Pada awal mula terbentuknya persekutuan ini, hanya terdiri atas enam kerajaan (enam Ba'bana Binanga). Keputusan lain yang dihasilkan dalam pertemuan menetapkan kerajaan Balanipa sebagai sentral dari kerajaan yang lain.

Masa pemerintahan raja Balanipa ke-2 ini diadakan pula suatu perjanjian antara kerajan Pitu Ba'bana Binanga dengan kerajaan Pitu Ulunna Salu untuk mengadakan kerjasama di bidang pertahanan dan keamanan. Perjanjian dilaksanakan di salah satu wilayah di Balanipa yang bernama

"Luyo". Perjanjian inipun dikenal dengan perjanjian di Luyo, dan menghasilkan "allamunga Batu di Luyo" (Saharuddin, 1985; 41). Perjanjian ini akhirnya mengklasifikasikan dua konfederasi beberapa kerajaan yaitu: kerajaan Pitu Ba'bana Binangan dan Pitu Ulunna Salu. Dua konfederasi kerajaan tersebut diuraikan lebih lanjut.

# 1. Kerajaan Pitu Ba'bana Binanga

Kerajaan Pitu Ba'bana Binanga adalah tujuh kerajaan di Mandar yang berada dan masing-masing berpusat di tujuh muara sungai atau wilayah pantai (Darwas, 1997: 20 Saidong, 1997, 19; Hafid, 2000: 24; Kila, 2001:15).

Ketujuh kerajaan tersebut adalah:

- 1. Kerajaan Balanipa ( di kecamatan Tinambung Polmas)
- 2. Kerajaan Banggae (di kecamatan Banggae Majene)
- 3. Kerajaan Pamboang (di kecamatan Pamboang Majene)
- 4. Kerajaan Sendana (di kecamatan Majene)
- 5. Kerajaan Tapalang (di kecamatan tapalang Mamuju)
- 6. Kerajaan Mamuju ( di Mamuju)
- 7. Kerajaan Binuang ( di kecamatan Polewali Mamasa)

Dari tujuh kerajaan yang cukup besar ini, masih terdapat kerajaan kerajaan kecil lainnya, akan tetapi ketujuh kerajaan ini memiliki pengaruh keseluruh wilayah Mandar, bahkan sampai keluar wilayah Mandar. Ketujuh kerajaan ini pula yang eksis hingga sampai zaman pendudukan Belanda

membentuk suatu struktur pemerintahan hingga pasca proklamasi kemerdekaan Republik Indonesia. Kerajaan ini pula yang mewariskan beberapa nilai nilai-nilai kesejarahan yang pada saat ini masih dipatuhi sebagai nilai budaya yang tetap menjadi patokan dasar dalam kehidupan politik, sosial dan kemasyarakatan dari seluruh rakyat Mandar. Pada pemerintahan raja sesudah *Todilaling*, syarat-syarat untuk menjadi raja atau anggota adat harus dipilih secara ketat karena tanggung jawab dan tugasnya begitu berat. Adapun syarat yang harus dipenuhi oleh seorang pemimpin yaitu:

"Naiya maraqdia, tammatindoi diwongi, tarrarei diallo, manandandang mata di mamatana daung ayu, dimalimbongna rura, dimadinginna diajarianna tau diatepuannna agama".

Artinya: "seorang raja tidak boleh tidur nyenyak di waktu malam, tidak boleh berdiam diri dan berpangku tangan di waktu siang. Seorang pemimpin seharusnya senantiasa memperhatikan dan memikirkan: (1) kesuburan tanah dan lahan; (2) pengembangbiakan tanam tanaman, berlimpah ruahnya hasil tambak dan perikanan (3) aman dan damainya masyarakat/negara; (4) sehat dan berkembangnya manusia/penduduk; dan (5) mantapnya kehidupan beragama (Rahman, 1984: 57; Salam, 1994:88)

Kelima syarat yang ketat untuk menjadi seorang raja ini mewariskan suatu prinsip tentang kepemimpinan yang harus mendahulukan kepentingan rakyat terutama yang berkaitan dengan kehidupan sosial, ekonomi, kemasyarakatan, keamanan dan ketertiban masyarakat. Nilai kepemimpinan

ini mulai meletakkan dasar-dasar kehidupan beragama karena raja Balanipa ke-14 sebagai raja yang pertama kali memeluk agama Islam.

Selain kelima syarat tersebut dalam kepemimpinan orang Mandar diperlukan pula sifat-sifat yang terpuji lainya. Sifat ini harus dimiliki seorang pemimpin, agar dapat melakukan ekspansi ke wilayah lain sehingga wilayahnya lebih luas. Sifat-sifat yang dimasudkan, antara lain:

" Makkassau pai di tallu tappaq; tapaq lila, tappaq gayang, siola tapaq ataung"

Artinya: "Seorang pemimpin harus memiliki tiga sifat, yaitu kepandaian berdiplomasi atau berbicara, pintar dalam strategis peperangan atau berani, dan juga melakukan strategi perkawinan dengan keturunan wilayah yang akan ditundukkan" (Salam, 1994: 89)

Nilai budaya terkait dengan sumpah seorang pemimpin, dapat dilihat dalam sumpah jabatan seorang pemimpin anggota adat. Sumpah jabatan merupakan hal yang sakral dan dianggap berat karena menyangkut pada loyalitas rakyat, sehingga sangat dituntut keharusan dan kepatuhan dari rakyat. Dalam hal ini, raja dan pejabat tidak boleh berbuat salah karena loyalitas akan berbalik menjadi oposisi apabila raja melakukan kesalahan. Ini tercermin dalam ucapan raja, yakni:

"Irigma na daung ayu moq o, rarumma na buttangmoq o"

Artinya: 'Saya adalah angin dan kamu semua daun kayu, saya jarum dan kamu benang',

Dan yang menjadi pejabat yang ditunjuk raja harus mengatakan:

" Naiya napassiratangi anna hukum, ada' siola abiasang"

"Sepanjang sesuai dengan hukum, adat dan kebiasaan"

Sumpah yang diikrarkan tersebut begitu tegas menekankan aspek demokrasi serta kedudukan seorang raja yang harus taat dan patuh kepada keinginan rakyat yang terwakili dalam lembaga adat. Jika raja melakukan kesalahan, maka lembaga adat wajib memanggil raja dan mempertanggung jawabkan perbuatan kepada rakyat yang terwakili dalam lembaga adat. Jika raja tetap bersikeras, maka lembaga adat lembaga adat wajib menegur dan meluruskan bahkan bila perlu perintah raja yang tidak benar dapat ditolak atau raja diturunkan dari tahtanya (Salam, 1994: 94).

### 2. Kerajaan Pitu Ulunna Salu dan Perjanjian Luyo

Kerajaan Pitu Ulunna Salu berupa tujuh kerajaan yang berada di kawasan pegunungan termasuk dalam wilayah Mandar. Dikatakan demikian karena keraja-kerajaan tersebut berpusat di tujuh hulu sungai yang semuanya dalam wilayah Kabupaten Polmas dulu (Saidong, 1997: 20; Hafid, 2000: 26; Kila, 2001:16).

Ketujuh kerajaan tersebut antara lain:

- 1. Kerajaan Rante Bulahan
- 2. Kerajaan Aralle
- 3. Kerajaan Mambi

- 4. Kerajaan tabulahan
- 5. Kerajaan Matanga
- 6. Kerajaan Bambang
- 7. Kerajaan Tabang

Ditinjau dari sudut geografi dan historis ketujuh kerajaan Ulunna Salu tersebut memiliki kaitan yang cukup erat dengan kerajaan Ba'bana Binanga, karena baik raja-raja maupun para bangsawan dan rakyat percaya kepada mitos bahwa nenek moyang mereka satu yaitu *To-manurung* yang berasal dari Ulu Sa'dang. Akan tetapi beberapa tulisan sejarah Mandar tidak mengenal figure *To-manurung* karena mereka mengangap bahwa *To-manurung* adalah manusia biasa yang kebetulan tampil sebagai figure dengan kelebihan dan keunggulan yang dimilikinya sehingga menjadi manusia panutan (*todippicoe*). Pada dasarnya masyarakat Mandar menurut Darmawam Mas'oed, tidak mengenal istilah *To-manurung* dalam pengertian orang muncul dari dunia lain. Walaupun budaya dan adat istiadat diantara perserikatan kerajaan berbeda, tetapi hubungan sosial-politik ekonomi dan historis relatif lebih kuat dan berakar sehingga memiliki kebutuhan yang sama untuk menjalin hubungan yang lebih erat dalam suasana damai dan harmonis.

Setelah kerajaan Pitu Ba'bana Binanga semakin kuat sebagai perserikatan kerajaan dan Pitu Ulunna Salu berkembang pula menjadi perserikatan yang kuat, maka kerajaan Balanipa sebagai ketua perserikatan

kerajaan Pitu Ba'bana Binanga melakukan upaya untuk lebih memperkokoh persatuan dan bersifat "persaudaraan" dengan kerajaan Pitu Ulunna Salu. Pertemuan lengkap kedua kerajaan besar itu berlangsung di Luyo (wilayah kerajan Balanipa) dan menghasilkan beberapa kesepakatan yang tidak terhingga nilainya bagi masyarakat Mandar sebagai perekat persatuan (Darwas, 1997: 22; Saidong, 1997:19; Hafid, 2000: 25; Kila, 2001:15).

Adapun isi perjanjian Luyo kedua kerajaan tersebut:

- Bahwa kerajaan Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu adalah bersaudara dan oleh karena itu tidak boleh saling mengalahkan atau menyerang
- Kedua kerajaan sebagai bentuk perserikatan kerajaan harus saling menghargai sistem hukum adat masing-masing yang berlaku dan tidak boleh saling mencampuri
- 3. Kedua kerajaan harus saling membantu dan memperkuat dibidang pertahanan dimana musuh dari pegunungan dihadapi oleh kerajaan Pitu Ulunna Salu dan musuh dari laut/pantai dihadapi kerajaan Pitu Ba'bana Binanga <sup>5</sup>.

Kesepakatan yang dibuat itu harus saling dihargai dan untuk kesepakatan yang ketiga biasa disebut "Sipamandar" yang berarti saling kuat menguatkan dan telah menjadi satu peristiwa sejarah monumental yang kuat

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Diformulasikan dan disarikan dari berbagai sumber yang diungkap dalam bahasa Mandar dan bahasa Ulu Salu, dalam Provinsi Sulawesi Barat Dan Keniscayaan Sejarah (Studi Kelayakan), 2000: 18.

yang menjadi pegangan 14 kerajaan selama berabad-abad sehingga bisa hidup rukun dan damai sampai selalu.

Realisasi kesepakatan tersebut pada tahun 1610 melalui dasar perjanjian di Luyo, pemerintahan raja Balanipa ke-4. I Daengta membentuk suatu kesepakatan dari federasi Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu dengan "Sipamandar". Melalui istilah tersebut menurut Lopa (1983) awal penyembutan kata "Mandar" dapat diartikan sebagai kata "kuat". Penyataan Lopa ini didasarkan atas isi perjanjian Luyo yang menyebutkan:

"Ulu Salu memata di sawa, ba'ba binanga memata dipearappeanna mangiwang, sisara'pai mata malotong anna mata mapute, anna sisara Pitu Uluunna Salu anna Pitu Ba'bana Binanga".

Artinya: kerajaan dari hulu sungai mengawasi musuh yang datang dari arah gunung, dan Pitu Ba'bana Binanga kerajaan yang mengawasi musuh yang datang dari arah laut. Kerajaan hulu sungai dan kerajaan muara sungai adalah laksana sebiji mata ya g didalamnya terpadu warna hitam dan warna putih (Saharuddin, 1985: 41).

Dari pengertian di atas, maka Mandar diambil dari sepenggal kata Sipamandar, selain itu ada beberapa pendapat dari budayawan yang menyebutkan bahwa Mandar berasal dari kata Mandara dapat diartikan pula sebagai "cahaya" atau Mandaq artinya "kuat", dan ada pula menyebutnya sebagai wilayah dari sungai Mandar di Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu (Saharuddin, 1985:3).

Keempat belas kerajaan di atas meliputi wilayah eks afdeling Mandar maka nama Mandar sebagai kawasan yang besar pada dasarnya mengandung pengertian suatu negeri yang sangat kuat yang memiliki rasa persatuan yang dimanifestasikan dalam hubungan antar kerajaan yang saling membantu, melindungi dan menghargai.

Secara historis keempat belas kerajaan tersebut sekarang berada dalam wilayah kabupaten Polewalimandar, Mamasa, Majene, Mamuju dan Mamuju Utara. Nama "Mandar" sebagai suatu persekutuan kerajaan secara etimologis berarti "kuat", "bersinar" atau "bercahaya", dan dalam masyarakat Mandar sendiri secara etimologis tidak terlalu dipertentangkan artinya tetapi semakin dipertahankan untuk memperjelas identitas etniknya.

# D. Konstruksi Afdeling Mandar ke Provinsi Sulawesi Barat

Afdeling Mandar meliputi seluruh wilayah yang termasuk di dalam kekuasaan kerajaaan Pitu Ba'ba Binanga dan Pitu Ulunna Salu dari Paku (perbatasan Pinrang-Polmas) hingga Suramana (perbatasan Mamuju-Donggala). Tidak diketahui persis kapan batas itu berubah, akan tetapi jika batas kerajaan menjadi patokan maka kerajaan Binuang berbatasan dengan kerajaan Sawitto di Binanga Karaeng. Jadi ada perubahan batas wilayah dan ini menyangkut luas seluruh wilayah kerajaan Pitu Ba'ba Binanga dan Pitu Ulunna Salu dengan gabungan luas wilayah kabupaten Polmas, Majene dan Mamuju (sebelum dimekarkan).

# 1.Terbentuknya Afdeling Mandar

Kekalahan kerajaan Gowa oleh Belanda yang dibantu oleh Arung Palakka ditandai dengan penandatanganan suatu perjanjian yang dilakukan di *Bongaya* pada tahun 1667 kemudian disebut perjanjian Bungaya. Berdasarkan perjanjian tersebut, diadakan pula suatu perjanjian damai antara kerajaan Pitu Ba'Bana Binanga dengan dengan kerajaan Bone yang terjadi tahun 1670 setelah raja Gowa Sultan Hasanuddin wafat, dan kerajaan Bone dipimpin oleh raja La Patau. Untuk memperluas pengaruh Belanda, pada tahun 1846 Belanda mengambil alih pengaruh kekuasaan Gowa dan Bone atas Pitu Ba'bana Binanga, saat itu Belanda mengikat kerajaan ini dibawah pengaruhnya dengan suatu ikatan politik. Ikatan politik yang dimaksud diadakannya perjanjian suatu (kontrak panjang) terutama pengangkatan raja baru dan wilayah kekuasaannya (Kila, 2001: 16).

Sekalipun kolonialisme Belanda menganggap telah menguasai Sulawesi Selatan sejak pejanjian Bungaya pada tahun 1667, tetapi kerajaan-kerajaan Mandar sendiri tidak pernah merasa sebagai penjajah. Hal ini dibuktikan dengan tidak dipatuhinya beberapa perjanjian yang ditandatangani secara bilateral antara Belanda dengan kerajaan-kerajaan Mandar. Perjanjian perdamaian yang ditandatangani oleh kerajaan Mandar lebih mendorong pertimbangan untuk menjaga kedamaian rakyat disamping karena perjanjian bilateral tersebut tidak merupakan pemberian kekuasaan pemerintah dari raja kepada Belanda. Itulah sebabnya maka banyak terjadi

pemberontakan yang muncul terutama bila Belanda berusaha mencampuri urusan pemerintah raja atau tindakan dan perilaku Belanda yang merugikan rakyat.

Pada tahun 1916, Belanda memposisikan kerajaan Pitu Ba,ba Binanga dan Pitu Ulunna Salu menjadi satu afdeling, yang diberi nama afdeling Mandar dan dipimpin oleh seorang assisten Resident. Afdeling Mandar sebagai salah satu afdeling dari sebelas afdeling dari dua kresidenan di Celebes yakni kresidenan Celebes Utara dan kresidenan Celebes Selatan. Afdeling Mandar dianggap oleh Belanda sangat luas, sehingga dipecah menjadi empat onder afdeling, yaitu onder afdeling Polewali, onder afdeling Mamasa, onder afdeling Mamuju dan onder afdeling Majene yang dijadikan sebagai ibukota afdeling tempat berkedudukan dan berkantor assitent Resident (Kila, 2001: 17).

Wilayah *afdeling* yang terbagi ke *onder afdeling* tersebut, sebenamya meliputi empat belas kerajaan, hal ini menunjukkan bahwa:

- 1. Mandar berarti wilayah yang meliputi 14 persekutuan kerajaan besar
- Mandar diakui sebagai suatu wilayah pemerintahan yang memiliki nilai sejarah dan budaya yang berakar pada keempat belas kerajaan sehingga nama Mandar dapat diterima oleh semua kerajaan
- Afdeling Mandar setara dengan beberapa afdeling lain di Celebes misalnya afdeling Buton yang kemudian menjadi satu propinsi

4. Mandar adalah suatu wilayah strategis di Celebes, khususnya jika ditinjau dalam perspektif ekonomi dan pemerintahan.

(Sulawesi) di Celebes Belanda Pada pemerintahan masa melaksanakan dua bentuk pemerintahan, yaitu (1) daerah-daerah yang diperintah langsung seperti: afdeling Makassar dan afdeling Bantaeng, dan (2) daerah-daerah yang tidak diperintah langsung dan wilayah ini mempunyai otonomi sendiri yang luas, mempunyai kas (keuangan) sendiri, pengadilan adat sendiri dan menjalankan pendidikan dasar terbatas, daerah yang termasuk kelompok ini adalah : Luwu, Soppeng, Wajo, Bone, Gowa setelah tahun 1938 serta afdeling Mandar. Khusus untuk afdeling Mandar, selain terdapat seorang assisten Resident dan empat controleur, terdapat tujuh wilayah yang berpemerintahan sendiri (swapraja) yaitu Balanipa, Sendana, Majene, Pamboang, Tappolang, Mamuju dan Binuang (Kila, 2001: 17).

Bagi raja-raja dan rakyat di Mandar, pemerintahan afdeling Mandar adalah proses yang dianggap realistis setelah semua daya dan kekuatan untuk melakukan perlawanan ternyata mengalami kegagalan. Hal ini dipengaruhi juga oleh tahapan perjuangan di Jawa yang memasuki perlawanan yang bersifat politik. Seperti halnya di Jawa, rakyat ikut termotivasi untuk berjuang lewat organisasi-organisasi yang terinspirasi oleh tokoh-tokoh pejuang di Jawa, terutama sejak berdirinya syarikat Islam pada tahun 1911, yang didahului dengan gerakan syarikat dagang Islam. Demikian juga dengan lahirnya Budi Utomo pada tanggal 20 Mei 1908 berikut

lahirnya sejumlah perkumpulan daerah Misalnya, Pasundan, Maluku, Celebes dan lain-lain. Partai nasional Indonesia dan Sumpah Pemuda semuanya mempengaruhi bentuk dan warna perjuangan di Sulawesi Selatan, termasuk di Mandar. Sampai Belanda dikalahkan oleh Jepang pada tahun 1942, tidak ada lagi pemberontakan yang berarti kecuali perjuangan yang bersifat politik. Dari sejumlah organisasi politik yang cukup berpengaruh yakni syarikat Islam yang dikampanyekan di Mandar pertama kali 1914 dan partai Nasional Indonesia, kader-kader partai inilah kemudian menjadi motivator perjuangan di era perjuangan fisik di wilayah ini.

# 2. Afdeling Mandar dan Sulawesi Barat

Pada masa Belanda berkuasa di Celebes (Sulawesi), termasuk konfederasi kerajaan di Mandar yaitu Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu dijadikan satu afdeling, yakni afdeling Mandar. Afdeling ini dipimpin oleh seorang asistent Resident. Mungkin karena dianggap terlalu luas sehingga Belanda tidak dapat mengontrol dengan baik, maka wilayah afdeling Mandar dipecah menjadi empat onder afdeling, yaitu onder afdeling Mamuju, Majene, Polewali dan Mamasa. Majene yang dijadikan sebagai ibukota afdeling tempat berkedudukan asistent Resident <sup>6</sup>. Wilayah ini kemudian disebut sebagai Mandar Lama (Rahman, 1988 : 51)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Berdasarkan surat keputusan pemerintah Republik Indonesia tertanggal 12 Agustus 1952 No 34, wilayah ini kemudian berubah nama menjadi daerah Swatantra Tingkat II Mandar. Perubahan wilayah

Dari aspek kesejarahan pemerintahan afdeling Mandar mulai diterapkan oleh pemerintah Belanda pada tahun 1916 berdasarkan staatsblad No. 325/1916. Pada waktu itu Celebes (Sulawesi) di bagi sebelas afdeling, setingkat dengan kabupaten (Sadi dalam Susanto, 2003: 160). Empat afdeling berada di kresidenan Celebes Utara dan tujuh afdeling Celebes Selatan, merupakan cikal bakal dari provinsi Sulawesi Selatan. Ketujuh afdeling tersebut, yakni:

- a. Afdeling Makassar;
- b. Afdeling Bantaeng (Bontain);
- c. Afdeling Bone;
- d. Afdeling Luwu;
- e. Afdeling Pare-pare;
- f. Afdeling Mandar;
- g. Afdeling Buton-Lawai.

Apabila disimak bahwa pembagian wilayah afdeling ini Belanda lebih mempertimbangkan aspek historis dengan melihat latar belakang kerajaan-kerajaan besar yang ada. Maksud pembagian tersebut adalah untuk lebih memudahkan penyelenggaraan pemerintahan karena raja libatkan dan menjadi bagian dari pemerintah. Untuk melegitimasi kekuasaannya, maka

selanjutnya berdasarkan undang-undang 29 tahun 1959 yang dilaksanakan pada tahun 1960. Wilayah itu kemudian dimekarkan menjadi tiga kabupaten yaitu mamuju, Majene dan Polewali Mamasa. Ketiga kabupaten itu memiliki struktur aparat pemerintahan yang sama dengan daerah lainnya dalam sistem pemerintahan negara Republik Indonesia.

Belanda menunjuk kepala pemerintahan dari orang Belanda asli pada level Residen, asistent Resident dan Controleur. Dalam hal ini, Belanda tidak mengikut sertakan komponen kerajaan sebagai pemegang kekuasaan pemerintahan.

Wilayah afdeling Mandar, sejak terbentuknya di bagi dalam empat onder-afdeling (Kadir, 1978: 8; Rahman, 1988: 50; Hafid, 2000: 27; Kila, 2001:17), yaitu:

#### 1. Onder afdeling Polewali

Onder afdeling Polewali ini mulanya disebut onder afdeling Balanipasche and Binuangshe Benenlanden yaitu gabungan dari kerajaan Balanipa dan kerajaan Binuang dari bagian pantai;

### 2. Onder afdeling Mamasa

Onder afdeling Mamasa ini mengalami beberapa perubahan yang mulanya bernama onder afdeling Boven Benuang dan Pitu Ulunna Salu, Mamasa dipilih sebagai ibukota onder afdeling pada tahun 1942 (Staatsblad No. 467) dan menjadi onder afdeling Mamasa;

#### 3. Onder afdeling Majene

Onder afdeling ini adalah gabungan dari tiga kerajaan, yaitu Banggae, kerajaan Pamboang dan kerajaan Sendana, sejak awal telah menjadi onder afdeling Majene dengan ibukota di Majene (eks kerajaan Banggae);

# 4. Onder afdeling Mamuju

Onder afdeling Mamuju ini adalah gabungan dari kerajaan Tappalang dan kerajaan Mamuju, sejak awal ibu kotanya Mamuju.

Sebagai wilayah yang cukup luas, ternyata seorang asisten Residen kurang mampu untuk mengawasi dan membina empat onder afdeling, oleh sebab itu pemerintah Belanda masih menempatkan seorang asisten Contoleur di wilayah-wilayah strategis antara lain untuk onder afdeling Majene dan onder afdeling Polewali.

Kebijaksaan memanfatkan lembaga kerajaan dan lembaga adat dalam pemerintahan afdeling dan onder afdeling sesungguhnya hanya karena pertimbangan praktis yakni karena jumlah aparat Hindia Belanda yang sangat terbatas. Mereka memang tidak mungkin untuk mengendalikan kegiatan pemerintahan dalam wilayah yang begitu luas. Itulah sebabnya maka pada level di bawah onder afdeling, dilakukan pengelompokkan kampung-kampung yang dianggap bisa menjadi suatu distrik. Ini dilakukan untuk mengefektifkan peran maradia-maradia yang kehilangan kekuasaan dan anggota adat/pappuangan. Mereka ditunjuk sebagai wilayah distrik yang dalam struktur kerajaan pada umumnya sebagai pa'bicara atau maradia. Dengan demikian pemerintah Belanda dapat melakukan pengawasan dan pembinaan secara efektif. Di bidang yudikatif, pemerintah Belanda langsung mengkonversi pengadilan adat Balanipa menjadi pengadilan tinggi dimana Maradia Balanipa dipertahankan sebagai ketua, sedangkan anggota-

anggotanya terdiri dari anggota adat yang bergelar *pa'bicara* atau *papuangan. Controleur* sendiri secara *ex-offcio* bertindak sebagai penasehat pengadilan tinggi (Hafid, 2000: 28-29).

Pemerintah Hindia Belanda pada bentuk ini berlangsung hingga Jepang mulai menduduki afdeling Mandar pada tahun 1942. Pada masa peralihan kekuasaan terjadi transisi yang cukup kritis karena Jepang sendiri tidak terlalu fokus pada pemerintahan dan lebih menitikberatkan pada bidang militer. Selain itu pada asisten Residen dan Controleur meninggalkan tempat dan tugasnya, bahkan ditawan dan dimasukkan ke dalam camp-interniran di Makassar, dan di Mandar, penahanan ditempatkan di Tubi dalam wilayah kecamatan Campalagian Polmas.

Pemerintahan Jepang yang menduduki daerah telah mempersiapkan satu orang untuk menduduki jabatan utama. Jabatan tersebut setingkat dengan asistent Resident, yang disebut dengan Kenkariken dan berkedudukan di Majene. Di samping itu Jepang juga menunjuk satu orang untuk menduduki jabatan yang setingkat Controleur, dengan sebutan Bunken Kenkariken yang berkedudukan di Polewali, sedangkan jabatan-jabatan lainnya di bawah Controleur. Jepang menunjuk dan mengangkat aparat setempat yang umumnya berasal dari keturunan bangsawan (mara'dia) maupun keluarga atau keturunan asal anggota adat (Hafid, 2000: 30).

Pada masa kekosongan pemerintahan sipil pendudukan Jepang sekitar tahun 1942, roda pemerintahan untuk sementara di seluruh wilayah

bekas kerajaan Balanipa dipegang oleh *mara'dia* Andi Baso dan dibantu oleh Abdul Majid sebagai *mara'dia* Matowa yang merangkap mara'dia Campalagian, selanjutnya *mara'dia* ini diangkat oleh Jepang sebagai aparat dengan gelar *Sunco*. Sedang setiap kepala distrik yang berasal dari anggota hadat diberi jabatan dalam status yang sama dengan gelar *Gunco* dan untuk jabatan kepala kampung diberi gelar *Gonco*. Adapun aparat Belanda yang masih berstatus sebagai pegawai negeri sipil di afdeling Mandar seperti *Hulp Berstuur Asistent* (HBA) diberi gelar *Hasakan*. Sedang untuk jabatan jaksa masih tetap difungsikan dengan gelar *Kensatsukan* (Rahman, 1988: 30).

Masa transisi itulah pemerintah diserahkan kepada unsur-unsur swapraja yang berlangsung hingga 1943. Ketika itu yang menjalankan tugas asisten Residen adalah Maradia Balanipa Andi Baso Pabiseang didampingi oleh Bestuur asisten Alimuddin. Pimpinan onder afdeling diserahkan kepada tokoh swaspraja, antara lain:

- 1. Andi Tonra (Mara'dia Banggae) untuk onder afdeling Majene;
- 2. Abdul Madjid (Mara'dia Matoa Balanipa) untuk onder afdeling Polewali;
- Djalaluddin Ammana Inda (*Mara'dia* Mamuju) untuk *onder afdeling* Mamuju;
- Abdul Madjid Pattarapura untuk onder afdeling Mamasa (Sinrang, 1997; 295).

Pada masa ini secara bertahap jabatan yang menggunakan istilah Belanda di ganti istilah Jepang termasuk istilah di bidang militer. Karena Jepang melakukan pendudukan dalam waktu yang relatif singkat, maka secara prinsip tidak sempat melakukan perubahan dalam sistem pemerintahan. Sementara itu, yang dirubah hanyalah kebijaksanaan sikap dan politik yang memberi perhatian pengembangan sumber daya di bidang kemiliteran dengan melakukan milisi dan melatih secara intens para pemuda.

Setelah Jepang kalah oleh sekutu dan proklamasi kemerdekaan dinyatakan, di wilayah Mandar ditandai dengan situasi pergolakan, secara de facto selama beberapa waktu Jepang meninggalkan tempat dan menunggu perkembangan politik, di beberapa daerah terjadi gejolak yang sangat menganggu keamanan dan ketertiban rakyat karena rakyat berjuang berusaha menguasai instansi, kantor-kantor, bahkan persenjataan milik Jepang. Dalam situasi yang demikian, tidak jarang terjadi insiden kecil yang menghadapkan antara kelompok masyarakat yang percaya kepada kemerdekaan dan kelompok yang tidak percaya bahwa kemerdekaan memang telah diproklamasikan. Di Majene, yang menjadi ibukota afdeling Mandar, berita proklamasi baru didengar pada tanggal 22 Agustus 1945 dari radio yang dimiliki oleh kantor Penerangan.

Akan tetapi kemerdekaan yang kita peroleh tidak diakui oleh Belanda, bersama sekutu mereka kembali ke Sulawesi Selatan. Tentara Nica, dengan membonceng tentara sekutu tiba di Mandar pada bulan November 1945. Dan wacana yang muncul kemudian menjadi fakta adalah berdirinya Negara

Indonesia Timur setelah Van Mook berhasil mendorong suatu konperensi di Malino.

Di wilayah Sulawesi, pemerintah Republik Indonesia yang resmi (gubernur Ratulangi) oleh Brigadir Jendral F.O. Chilton (komandan tentara Australia di Sulawesi) bahkan memberitahu gubernur untuk tidak menjalankan fungsinya sebagai gubernur oleh karena pemerintah sipil telah dilakukan oleh NICA atas tanggung jawab dan perlindungan tentara Australia yang bertindak sebagai kesatuan Sekutu (Agung, 1999: 38).

Gambaran sikap para pejuang di Mandar terhadap bentuk pemerintahan yang terjadi di wilayahnya setelah kemerdekaan, dapat dijelaskan dalam beberapa peristiwa disekitar bulan September-November 1945, ini merupakan peristiwa-peristiwa sebagai wujud awal keinginan Mandar uintuk menjadi wilayah yang harus diperhitungkan oleh Belanda dan pemerintah Sulawesi. Adapun peristiwa-peristiwa tersebut antara lain:

- 1. Pada tanggal 16 September 1945 di Majene yang menjadi ibukota afdeling Mandar berlangsung rapat akbar menyambut kemerdekaan dan mendeklarasikan kebulatan tekad merah-putih yang disebut "rapat konsultasi merah-putih" dan dipimpin oleh Andi Tonra.
- 2. Selama bulan September-Desember 1945 para pemuda dan tokoh pejuang nekad untuk memasang merah putih, tetapi NICA selalu menghalangi dan ini mengundang perlawanan para pejuang kemerdekaan hal ini dipimpin oleh Ibu Andi Depu mempertahankan

bendera dengan memeluk tiang bendera, peristiwa ini memicu semakin gencarnya perlawanan tokah lain seperti H.A. Malik Pettana Endeng dan Muh. Riri Amin Daud.

 Di tempat lain seperti pamboang, Sendana, Tapalang dan Wonomulyo masalah pengibaran bendera merah putih menyebabkan bentrokan antara tentara Belanda dengan militansi para pemuda pejuang<sup>7</sup>.

Berdasarkan peristiwa tersebut diidentifikasikan bahwa mayoritas rakyat Mandar menginginkan proklamasi kemerdekaan dipertahankan dan bentuk negara kesatuan. Pandangan tentang negara kesatuan telah merekat dalam jiwa rakyar Mandar seperti halnya daerah lain di Sulawesi Selatan, selain itu semangat patriotik juga bersumber dari budaya "siri" yang menekankan pada terjaganya martabat, harga diri yang langsung dipelopori oleh kelompok raja-raja (mara'dia dan bangsawan). Dan tahap perjuangan mencapai kemerdekaan, kelompok aristokrat dalam peranannya sebagai penanya nasionalisme tidak saja memberi kemudahan berupa sumbangan dana dan kepentingan perjuangan, tetapi juga langsung menjadi pemimpin dalam militer melawan Belanda (Abdullah, 1999; 49).

Beberapa fakta yang perlu dicermati di eks afdeling Mandar menjelang berdirinya Negara Indonesia Timur, yakni:

Seperti yang dijelaskan dalam Provinsi Sulawesi Barat dan Keniscayaan Sejarah (Studi Kelayakan) Oleh KAPP Sulawesi Barat, 2000.

- 1. Tokoh-tokoh yang terlibat dalam Negara Indonesia Timur adalah kelompok politisi terdidik yang menjelang proklamasi tergabung dalam organisasi perjuangan bernama Sudara (Sumber Darah Rakyat) dipimpin oleh Andi Mappanyukki dan Dr. Ratulangi. Sementara Ratulangi berunding dengan Belanda dengan mempertimbangkan perlunya segera diciptakan tertib pemerintahan agar rakyat bisa tenang dan aman.
- Mulai perjanjian Linggarjati dan Reville serta Konprensi Meja Bundar konsep negara federal ternyata menjadi kesepakatan resmi dan bukan sesuatu yang tidak disetujui bagi negara Republik Indonesia
- 3. Sejumlah naskah pidato tokoh seperti Nadjamuddin daeng Malewa menyiratkan sikap yang utuh sebagai seorang nasionalisme yang tidak ingin pisah dengan Republik Indonesia. Konsepnya tentang pembangunan ekonomi di Indonesia Timur cukup operasional dengan berorientasi kepada ekonomi kerakyatan
- 4. Tokoh intelektual dan adat dari Mandar yakni Hoesain Poeang Limboro yang pernah menjadi Menteri Perekonomian dan ketua parlemen NIT berpendapat bahwa konsep NIT adalah realistis dilihat dalam perspektif kondisi politik Sulawesi Selatan yang sudah begitu lama dan berada dalam ketidakpastian<sup>8</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Berdasarkan cacatan sejarah tokoh ini cukup berjasa dalam membebaskan pejuang yang menjadi tawanan, khususnya pejuang Mandar yang ditawan NICA (Anas, 2000: 28). Pada saat terakhir

Setelah NIT dibubarkan dan Negara Republik Indonesia menjadi negara Kesatuan, maka ditempatkan kembali seorang gubernur untuk propinsi Sulawesi Selatan mengantikan fungsi hadat tinggi yang dibubarkan. Pemerintah akhirnya mengeluarkan peraturan pemerintah pada tanggal 12-Agustus 1952 No 34 yang menyangkut perubahan bahwa setiap afdeling di Sulawesi Selatan menjadi daerah Swatantra, sehingga afdeling Mandar menjadi daerah Swatantra Tingkat II Mandar. Selang kurang tujuh tahun terjadi lagi perubahan wilayah berdasarkan Undang-undang N0. 29 tahun 1959, yaitu perubahan tentang pembentukan daerah-daerah tingkat II (Kabupaten), maka daerah-daerah Swatantra termasuk Mandar serta swapraja-swapraja asli, di antaranya Pitu Baba'na Binanga dan Neo Swapraja Kondo Sapata (eks kewredanan Mamasa) dihapuskan dan dibubarkan. Para ketua adat dan anggota Swapraja serta para kepala distrik pada saat itu dialihkan menjadi pegawai negeri atau pegawai daerah otonom. Dengan demikian daerah Swapraja Mandar terbagi atas tiga daerah tingkat II masing-masing Polewali Mamasa (Polmas), Majene dan Mamuju, merupakan bekas onder afdeling (Syah, 1984: 41-42). Ketiga daerah kabupaten ini memiliki struktur aparat pemerintahan yang sama dengan daerah yang lain dalam sistem pemerintahan Negara Republik Indonesia.

NIT, beliau dalam kapasitas sebagai ketua parlemen, menyampaikan langsung keputusan pembubaran NIT kepada Presiden Soekarno dan siap bergabung dalam negara kesatuan Republik Indonesia.

Setelah terbentuk Polewali Mamasa menjadi daerah tingkat II, dan setelah keluarnya Kepres No. 6 tahun 1959 yang memuat tentang status kepemimpinan daerah yang bergelar raja tidak lagi digunakan, maka dengan keputusan Menteri dalam Negeri No.17/12/38 tanggal 1 Juli 1960, H. Andi Depu yang bergelar mara'dia diberhentikan dan beliau digantikan oleh H. Andi Hasan Magga sebagai kepala daerah pertama di Polewali Mamasa (Polmas). Dengan dibentuknya Polmas sebagai Dati II, maka terbentuk pula kecamatan-kecamatan melalui Instruksi Gubernur Kepala Daerah Tingkat I Sulawesi Selatan dan Tenggara Nomor jo 674 tanggal 19 Desember 1961, tentang pembentukan kecamatan setelah terlebih dahulu distrik-distrik yang ada di wilayah bekas Swapraja dihapuskan (Saharuddin, 1985: 116; Hafid, 2000: 32).

Dari uraian di atas, maka dapat dicermati bahwa aspirasi pembentukan provinsi sebagai sesuatu proses sejarah yang panjang. Proses ini memerlukan banyak aspek, salah satu aspek yang dikedepankan adalah aspek sejarah (historis), yaitu sejarah eks afdeling Mandar sebagai kerajaan Mandar Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu. Upaya ini menjadi salah satu bentuk konstruksi identitas Mandar yang melibatkan segenap unsur baik masyarakat maupun tokoh-tokoh pejuang. Tokoh ini memiliki kebanggaan jika Mandar dapat mandiri (baca: lepas) dan menjadi wilayah otonom, namun kondisi saat itu tidak memungkinkan untuk direalisasikan oleh pemerintah menjadi sebuah provinsi baru.

#### E. Gambaran Daerah Mandar

### 1. Letak Geografis Sulawesi Barat

Provinsi Sulawesi Barat terdiri dari lima kabupaten Polewali Mandar, Majene, Mamuju, Mamasa, dan Mamuju Utara. Dalam hal ini akan dijelaskan hanya pada tiga kabupaten sebelum dimekarkan yakni Polmas, Majene dan Mamuju karena sampai saat ini belum diklasifikasi khusus dari data statistik.

Kabupaten Mamuju terletak di bagian Utara, Kabupaten Majene di tengah diapit oleh kabupaten Polmas di sebelah Timur. Gabungan dari tiga kabupaten ini menempatkan Sulawesi Barat pada posisi yang sangat strategis karena berada di tengah-tengah kepulauan Nusantara baik dilihat dari Utara ke Selatan maupun dari Barat ke Timur. Dalam peta Sulawesi, Sulawesi Barat berada dan diapit oleh provinsi Sulawesi Tengah dan provinsi Sulawesi Selatan dan hanya 2° di bawah garis khatuliswa (lihat peta Sulawesi).

Pengabungan ini juga mengubah kondisi Sulawesi Barat batas-batas wilayahpun mengalami perubahan seperti: sebelah Utara berbatasan dengan kabupaten Donggala (Sulawesi Tengah), sebelah Timur berbatasan dengan kabupaten Tanah Toraja, Kabupaten Luwu dan Sulawesi Tengah, sebelah Selatan berbatasan dengan Kabupaten Pinrang dan sebelah Barat dengan Selat Makassar.

Luas wilayah Sulawesi Barat adalah 16.796,18 km2 atau 26,88% (hampir sepertiga) dari wilayah Sulawesi Selatan yang luasnya 62.361,71 km2. Tabel 2 di bawah ini memperlihatkan luas wilayah provinsi Sulawesi Selatan menurut kabupaten termasuk tiga kabupaten di Sulawesi Barat. Sulawesi Barat berada pada posisi pantai barat pulau Sulawesi dengan panjang bentangan pantai sekitar 580 km, sama dengan panjang pantai Sulawesi Selatan yang melintasi 10 (sepuluh) kabupaten dari Pinrang hingga Bulukumba.

Tabel 2

Luas wilayah provinsi Sulawesi Selatan menurut Kabupaten

| Wilayah Kab/kodya           | Luas (km2) | Presentase luas |
|-----------------------------|------------|-----------------|
| 1. Selayar                  | 903,35     | 1.45            |
| <ol><li>Bulukumba</li></ol> | 1.154,67   | 1,85            |
| 3. Bantaeng                 | 395,83     | 0.63            |
| 4. Jeneponto                | 737,64     | 1,18            |
| 5. Takalar                  | 566,51     | 0,91            |
| 6. Gowa                     | 1.883,32   | 3,02            |
| 7. Sinjai                   | 819,96     | 1,31            |
| 8. Bone                     | 4.509,00   | 2,60            |
| 9. Maros                    | 1.619,12   | 1,78            |
| 10. Pangkep                 | 1.112,25   | 1,88            |
| 11. Barru                   | 1.174,71   | 7,31            |
| 12. Soppeng                 | 1.359,44   | 2,18            |
| 13. <b>W</b> ajo            | 2.506,19   | 4,02            |
| 14. Sidrap                  | 1.883,25   | 3,02            |
| 15. Pinrang                 | 1.786,01   | 3,15            |
| 16. Enrekang                | 17.796,01  | 28,86           |
| 17. Luwu                    | 17.791,43  | 28,38           |
| 18. Tator                   | 3.205,77   | 5,14            |
| 19. Polmas                  | 4.741,53   | 7,68            |
| 20. Majene                  | 947,84     | 1,52            |
| 21. Mamuju                  | 11.057,81  | 17,69           |
| 22. Makassar                | 175,77     | 0,28            |
| 23. Pare-pare               | 99,33      | 0,16            |
| Jumlah                      | 62.361,71  | 100.00          |

Sumber: Sulawesi Selatan Dalam Angka, 2003

Berdasarkan data luas wilayah Sulawesi Barat di atas, ternyata wilayah ini lebih luas dari wilayah provinsi Sulawesi Utara (setelah dikurangi Gorontalo), provinsi Banten, provinsi Gorontalo, provinsi Bali dan hampir sama dengan provinsi Bengkulu. Perbandingan ini dapat dilihat pada tabel 3:

Tabel 3

Perbandingan Luas wilayah Sulawesi Barat dengan beberapa provinsi di Indonesia.

| Propinsi            | Luas (km2) | Keterangan                          |
|---------------------|------------|-------------------------------------|
| Sulawesi Tengah     | 63. 689    |                                     |
| 2. Sulawesi Utara   | 15.798     | Setelah dikurangi provinsi Grontalo |
| 3. Banten           | 8.053,65*  |                                     |
| 4. Gorontalo        | 11.690     |                                     |
| 5. Bali             | 5.633      |                                     |
| 6. Sulawesi Barat   | 16.796,19  |                                     |
| 7. Sulawesi Selatan | 45.565,52  | Setelah dikurangi Sulawesi Barat    |
| 8. Bengkulu         | 19.789     |                                     |
|                     |            | 1                                   |

Sumber: Statistik ndonesia, 1999 dan KAPP Sul-Bar

Posisi geografis dan perbandingan luas wilayah di atas memperlihatkan bahwa Sulawesi Barat yang sudah terbentuk memiliki wilayah luas dibandingkan dengan provinsi yang lain, sehingga sangat layak untuk menjadi sebuah provinsi.

<sup>\*)</sup>Belum termasuk Kodya Tangerang dan Kotip Cilegon

#### 2. Kondisi Penduduk di Mandar

Secara demografis, menurut data tahun 2001 jumlah pendudduk Sulawesi Barat adalah 1.092.967 (sebelum dimekarkan) yang terdistribusi di kabupaten Polmas 675.721 jiwa, di kabupaten Majene 120.621 jiwa dan kabupaten Mamuju 299.625 jiwa. Secara lengkap dapat dilihat pada tabel 4 dibawah ini berdasarkan umur dan jenis kelamin.

Tabel 4

Komposisi Penduduk menurut umur dan jenis kelamin

| Kelompok | Polmas  | Polmas    | Mejene | Mejene    | Memuju  | Mamuju    |
|----------|---------|-----------|--------|-----------|---------|-----------|
| Umur     | Laki-   | Perempuan | Laki-  | Perempuan | Laki-   | Perempuan |
|          | laki    |           | laki   |           | laki    |           |
| 0 – 9    | 56.208  | 54.571    | 15.474 | 14.992    | 40.561  | 39.014    |
| 10 – 19  | 47.360  | 46.679    | 13.384 | 13.800    | 32.880  | 30.954    |
| 20 – 29  | 36.705  | 42.299    | 8.747  | 11.052    | 26.281  | 28.688    |
| 30 – 39  | 29.617  | 32.122    | 7.545  | 8.286     | 23.258  | 21.302    |
| 40 - 49  | 20.234  | 22.579    | 5.532  | 6.062     | 15.282  | 12.668    |
| 50 – 59  | 13.860  | 15.083    | 3.762  | 4.059     | 8.402   | 6.054     |
| 60 – 69  | 8.504   | 9.617     | 2.185  | 2.592     | 6.962   | 3.118     |
| 70 – 75+ | 5.321   | 6.006     | 1.494  | 1.655     | 2.940   | 1.657     |
| Total    | 228.956 | 446.765   | 58.123 | 62.498    | 153.170 | 143.455   |

Sumber: Sensus Penduduk Tiga Kabupaten 2001

Tabel berikut menggambarkan demografi sosial budaya dikategorikan berdasarkan agama dan etnik di kabupaten Polmas, Majene dan Mamuju

Tabel 5 Komposisi penduduk berdasarkan agama

| Agama/Kabupaten | Polmas  | Majene  | Mamuju  |
|-----------------|---------|---------|---------|
| Islam           | 347.133 | 120.277 | 250.035 |
| Katholik        | 4.580   | 88      | 4.310   |
| Protestan       | 86.698  | 221     | 29.168  |
| Hindu           | 3.412   | 9       | 12.155  |
| Budha           | 76      | 26      | 247     |
| Lainnya         | 4.866   | -       | 611     |
| Total           | 446.765 | 120.621 | 296.625 |

Sumber: Sensus Penduduk Tiga Kabupaten 2001

Tabel 6
Komposisi Penduduk menurut Etnik (Suku Asli dan Pendatang)

| Etnik/Kabupaten | Polmas  | Majene  | Mamuju  |
|-----------------|---------|---------|---------|
| Mandar          | 231.478 | 115.505 | 82.288  |
| Bugis           | 35.474  | 1.294   | 54.935  |
| Makassar        | 2.968   | 679     | 9.352   |
| Toraja          | 106.650 | 148     | 16.342  |
| Luwu            | 603     | 55      | 1.315   |
| Jawa            | 17.891  | 314     | 26.648  |
| Duri            | 596     | 8       | 757     |
| Selayar         | 11      | 15      | 121     |
| Lainnya         | 51.294  | 2.605   | 104.867 |
| Total           | 446.765 | 120.621 | 296.625 |

Sumber: Sensus Penduduk Tiga Kabupaten 2001

Berdasarkan fenomena kependudukan di atas, ada beberapa hal yang dapat diungkapkan sebagai perbandingan dan kecendrungan yang terjadi di wilayah ini, yaitu:

- (1) Jumlah penduduk Sulawesi Barat pada tahun 2001 ternyata besar dan menunjukkan angka sekitar 18 % dari jumlah penduduk Sulawesi Selatan. Penyebaran penduduk pada dasarnya memang belum merata pada semua daerah kabupaten di wilayah Mandar. Kondisi ini perlu pembenahan bagi perencanaan perwilayahan termasuk perencanaan investasi yang dipastikan akan memberikan dampak kependudukan. Proses transformasi akan dibarengi oleh proses industrialisasi yang menjadi strategi dasar pembangunan wilayah ini, sehingga kecendrungan urbanisasi akan mudah terjadi.
- (2) Gerak pembangunan imigrasi akan meningkatkan proporsi jumlah penduduk dari luar (bukan penduduk asli), terutama terkonsentrasi pada wilayah Mamuju sebagi ibu kota provinsi dan Polmas sebagai kota niaga, ataupun juga di Majene yang akan diprediksi menjadi kota pendidikan. Hal ini secara tidak langsung akan memberikan dampak yang sosial yang posistif apabila dikelola dengan baik, namun akan mudah pula menimbulkan dampak negatif jika tidak diberi arah dan perencanaan yang jelas melalui konsep pambangunan sosial.
- (3) Perbandingan penduduk menurut etnik dan agama cenderung akan tetap dan kurang ditemukan variabel yang dapat merubah proporsinya

secara signifikan. Perubahan hanya akan terjadi oleh gerak migrasi yang didorong oleh motif ekonomi. Maka dalam hal ini perlu dihindari kebijakan yang memberikan keistimewaan tertentu yang dapat mengarahkan pada kesenjangan ekonomi dan sosial antar penduduk asli dengan penduduk pendatang, antar kelompok penganut agama dan tentu saja antar suku, sehingga program transmigrasi yang selama ini berlangsung di Mamuju akan tetap menjadi faktor pendorong meningkatnya produktifitas seluruh penduduk dan tidak memberi kesan adanya perlakuan tidak adil khususnya pada pemanfaatan lahan.

Pada dasarnya Mamuju memiliki angka pertumbuhan yang lebih besar karena wilayah ini merupakan wilayah penempatan transmigrasi dan tujuan imigrasi penduduk di luar wilayah karena saat ini Mamuju menjadi ibukota provinsi. Selain itu pula, di wilayah Mandar berdasarkan data dari Dinas Sosial masih terdapat kelompok masyarakat suku terasing yang sejak tahun1975 sampai april 1999 dari 10 daerah tempat bersebarnya masyarakat suku terasing, 3 daerah yang penyebarannya lebih banyak, yaitu di Mamuju ditemukan di daerah kecamatan Pasangkayu dan Kalukku yang disebut *To Bunggu, To Pembuni* dan *To Sumonya*, dengan jumlah 752 kepala keluarga. Didaerah pedalaman Polmas terdapat di daerah kecamatan Tutallu, Sumarorong, Campalagian, dan Wonomulyo yang disebut dengan *To Sareung, To Taramanu, To Kaleo* dengan jumlah 418 kepala keluarga.

Kemudian di daerah Majene terdapat di pedalaman kecamatan Malunda yang disebut *To pamoseang* jumlahnya 102 kepala keluarga.

Masyarakat di wilayah Mandar terdiri dari multienis, yaitu Mandar sebagai penduduk asli, kemudian Bugis, Makassar, Jawa, Toraja, Bali Timor dan lainnya. Mereka tersebar di berbagai wilayah di Mandar. Etnik Mandar sebagian besar mendiami daerah kabupaten Polmas, Majene dan Mamuju, dan merupakan penduduk mayoritas. Mereka umumnya memilih pekerjaan sebagai petani, nelayan, pedagang, pengrajin dan merantau.

Etnik Bugis sebagian besar mendiami daerah Polmas dan Mamuju, secara besar-besaran mereka mendiami wilayah tersebut sekitar tahun 40-an khususnya di daerah kecamatan Polewali, Wonomulyo dan Campalagian di Polmas, kemudian sejak tahun 70-an mereka juga berpindah ke wilayah Mamuju, mereka umumnya memilih pekerjaan sebagai pedagang, petani dan pengrajin (pande atau tukang besi).

Etnik Makassar berdiam di wilayah kabupaten Mamuju dan Polmas, mereka selain memilih pekerjaan sebagai pedagang dan pengrajin alat-alat dapur dan petani, tidak sedikit pula memilih pekerjaan sebagai buruh dan penarik becak.

Etnik Toraja sebagian besar mendiami wilayah pegunungan kabupaten Polmas dan Mamuju, mereka pada dasarnya adalah penduduk asli wilayah tersebut. Hanya mereka biasa menyebut dirinya sebagai orang Mamasa di Polmas atau orang Kalumpang di Mamuju. Tidak sedikit pula di antara

mereka sudah berdiam di daerah daratan rendah seperti di kota Polewali dan Mamuju dengan memilih pekerjaan sebagai petani, buruh, peternak dan pegawai negeri.

Kesemua etnik tersebut baik Bugis, Makassar dan Toraja setelah daerah kabupaten Mamuju berkembang sebagai daerah pertumbuhan ekonomi baru semakin banyak pula yang berpindah dan bermukim di daerah ini. Hal ini terkait dengan upaya untuk memperbaiki tingkat hidup yang lebih baik sebagai daerah baru dan ibukota provinsi.

Etnik Jawa yang datang di wilayah Mandar sejak jaman kolonialis Belanda, mereka terutama mendiami daerah Polmas, khususnya kecamatan Wonomulyo yang hampir semua nama kampung, desa dan kelurahan menggunakan nama Jawa, seperti Sidodadi, Sugiwaras, Cirebon, Kuningan, Sumberjo, Bumiayu, Blitar, Kediri, Sidoarjo dan lain-lain. Selain itu sebagian besar pula mendiami daerah Mamuju sebagai daerah penempatan transmigrasi, mereka umumnya memilih pekerjaan sebagai petani, pengrajin (alat-alat dapur, genteng dan batu bata). Kemudian etnik bali dan Timor juga secara umum datang sebagai transmigran dan berdiam banyak di daerah Mamuju dengan pekerjaan sebagai petani dan pengrajin ukir <sup>9</sup>.

Disertasi

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Seperti yang diuraian dalam Tesis Mulyadi, Gerakan Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat (Suatu kajian Antropologi Politik), 2001, hal 64-66.

#### F. Nilai-nilai Budaya ke-Mandaran

Kebudayaan pada dasarnya meliputi sistem nilai budaya, sistem sosial dan fisik. Menurut Rahman (2001), hubungan ketiganya terkait secara struktural dan fungsional, sehingga nilai budaya berfungsi menata aspek konkrit dan membangun aspek yang abstrak. Sebagai landasan dasarnya adalah sistem nilai budaya yang merupakan inti didalam terbentuknya budaya manusia, maka nilai budaya berperan sebagai penggerak dan berfungsi sebagai penata sikap, perilaku dan identitas manusia.

Terkait dengan pandangan tersebut, pada bagian ini penulis menguraikan nilai budaya Ke-Mandaran yang telah tumbuh dan berkembang sejak adanya kerajaan-kerajaan di *lita'* (tanah) Mandar dan menjadi sumber identitas yang penting bagi masyarakat Mandar. Nilai budaya ini terlahir berbarengan dengan kemegahan kepemimpinan dari *mara'dia* (raja pertama) Balanipa yaitu I Manyambungi atau *Todilaling*.

Di masa kepemimpinannya *mara'dia Todilaling*, nilai ini sangat dijunjung tinggi dan diajarkan kepada keturunannya secara bergilir sampai 53 orang *mara'dia*. Maksud diajarkannya nilai budaya ini agar sampai kapanpun Mandar tetap utuh dan menjadi kerajaan yang diperhitungkan oleh kerajaan lain.

Nilai budaya Mandar sebagai amanat *Todilaling* ini mengandung dua unsur yang sangat penting yang harus dimiliki oleh seorang pemimpin dan masyarakat yang dipimpin. Unsur tersebut yaitu: pertama, *maasayanni lita*'

Mandar (kecintaan terhadap tanah atau negeri Mandar); dan kedua, maasayanni pa'banua Mandar (kecintaan terhadap orang atau masyarakat Mandar). Kedua syarat itu harus melekat dalam diri orang Mandar sebagai sifat luhur yang akan membawa kebaikan (Rahman, 1988: 215; Hafid, 2000: 44).

Dari dua elemen penting kecintatan tersebut kemudian mencabar ke dalam berbagai nilai budaya yang menggambarkan simbol seorang pemimpin yang harus senantiasa menjadi panutan (todipeccoi) dan menjaga sikap dan tindakan agar tidak dikucilkan oleh adat atas nama rakyat, sekaligus berlaku pula pada orang-orang Mandar. Bagi seorang pemimpin, untuk tidak mendapat sanksi dari rakyat, maka pantangan yang setidaknya memutuskan sendi-sendi adat (marrattas-rattas uake) dan menghancurkan aturan (marruppu-ruppu) harus dihindari. Demikian pula bagi orang Mandar, elemen itu juga menjadi dasar kehidupan bermasyarakat sehingga sedini mungkin telah di tanamkan dalam diri orang Mandar.

Manakala sifat-sifat itu dimiliki oleh seorang Mandar, maka dianggap sebagai orang yang memiliki sifat "tomalab'bi" (manusia utama). Sifat tomalabbi ini memiliki tiga unsur yaitu "malab'bi pau" (utama dalam bertutur kata') "malab'bi kedo" (utama dalam berbuat) dan "malab'bi gau" (utama dalam bertindak). Ketiga unsur malab'bi ini diidentifikasi sebagai berikut:

## 1. Malab'bi pau, terdiri atas:

- a. Tatammasuang kedo gau'na (orang yang tidak kaku dan bertindak);
- b. Totammengnganga sassabuaran (orang yang tidak kasar tutur kata);
- c. Totammallesei puroloa (orang yang memegang teguh perjanjian);
- d. Totammake' la-ke' la tau (orang yang tidak iri hati).

### 2. Malab'bi kedo, terdiri atas:

- a. Tomandandan mata (orang yang memberi penuh perhatian );
- b. Tatammarrusa allewuang (orang yang tidak akan merusak kesatuan dan persatuan);
- c. Tomaasayanni pabanua (orang yang menyayangi orang banyak);
- d. Totammarrappa atonang (orang yang tidak merampas tanah orang lain).

## 3. Malab'bi gau, terdiri atas:

- a. Totamballang mata (orang yang tidak berkhianat);
- b. Tomappinra ammemanga (orang yang tidak akan merubah kebiasaan baik);
- c. Tomallette diatonganan (orang yang berjalan pada jalan kebenaran);

- d. *Totammaimbai api tue* (orang yang tidak menghembuskan perpecahan);
- e. Tomaissan baying ri lau (orang yang mengerti tata aturan dunia);
- f. Tomarakke di puang (orang yang takut pada pencipta);
- g. Tomappatumballe lita (orang yang menyelamatkan negeri).

Sifat- sifat utama yang dikategorikan dalam komponen diri Mandar merupakan konsep nilai budaya yang mengarahkan masyarakat Mandar untuk bertindak dan berbuat dalam kehidupan sehari-hari (Rahman, 1988:213)<sup>10</sup>.

Semua identifikasi tersebut di atas menunjukkan adanya pengajaran untuk membentuk sifat manusia yang luhur. Memberikan arahan kepada diri orang Mandar untuk dapat bersosialisasi didunia sosialnya. Sosialisasi dan enkulturasi tetap dimulai sejak dini yang bermula dari kehidupan keluarga lalu masyarakat. Hal ini menjadikan pewarisan nilai-nilai budaya bagi generasi selanjutnya.

Nilai-nilai itu dapat dijabarkan didalam kehidupan dan diperinci sebagai berikut: 1) Malabbi pau menjadi mapia pau, terdiri atas: mapia akke pau (baik dalam mulai berbcara); mapia pulu-pulu (baik dalam bertutur kata); mapia turalloa pulu-pulu (baik dalam merangkai kata); mapia turappau (baik dalam mengucap kata); dan mapia pau, tongan pau (baik dan benar berkata-kata). 2). Malabbi kedo menjadi mapia kedo, terdiri atas: mapia penawa (legah dalam perasaan); mapia peita (berpandangan luas); mapia pellassa (melihat jauh ke depan); mapia akke lette (meangkah dengan telaten); mapia pelli (melangkah dengan penuh perhitungan); mapia pekkedde (berdiri di atas kebenaran); dan mapia buassoe (berjalan dengan penuh keteraturan). 3) Malabbi gau menjadi mapia gau, terdiri atas: mapia pennia (baik dalam niat); mapia pa'mai (berbudi luhur); mapia ate (berhati ikhlas); mapia appe (bertatakrama yang sopan); mapia pikkiran (berpikir yang jernih); mapia pettugalangan (teguh pada keputusan; dan mapia pekkeddean (tegas dalam pendirian)

Dalam pemikiran orang Mandar, untuk mengenal dirinya harus terlebih dahulu menjadi bagian dari dunia luas. Secara vertikal dirinya mahluk ciptaan Tuhan, dengan menggunakan akalnya mereka tidak dapat menghindar untuk tidak mengerti tentang dunia. Berdasarkan pemikiran seperti ini, maka orang Mandar harus mampu melihat dirinya sendiri (subyektif) sebagai salah satu unsur yang selalu terkait dengan kenyataan sosial (objektif).

Pemahaman akan diri yang terkait dengan lingkungan akan dapat membuat memahami tentang dirinya sendiri. Dari pemahaman ini, orang Mandar dapat mendapatkan pengetahuan tentang diri, lingkungan yang menumbuhkan kesadaran fungsional. Keterkaitan antara diri dan lingkungan tersebut akan menghasilkan keteraturan diri dalam tindakannya.

Wujud tindakan seperti ini adalah dianggap sebagai orang Mandar yang malab'bi, karena keterkaitan antara diri dan lingkungan merupakan suatu model pemikiran yang diselimuti oleh sistem nilai dan pandangan kemudian untuk digunakan yang Pandangan hidup ini hidup. sebagai interaksi yang menginterpretasikan dirinya dan lingkungan berkelanjutan.

Interaksi karena pemahaman tersebut di atas, melahirkan berbagai keteraturan pada diri, alam dan lingkungan yang secara vertikal dan horizontal dapat terjadi dalam pribadi sendiri. Hal ini dapat diidentifikasi sebagai berikut:

- Hubungan vertikal (mengenal diri dan alam), dalam konsep nilai budaya meliputi:
  - a. maissanni nawang (mengenal diri dalam dunia)
  - b. maissanni baying rilau atau maissanni bari lau-lau ( mengenal tata karama dunia)

Dalam alam kenyataan kedua hal tersebut dinyatakan sebagai naissanni maengei nawang (memahami dan menempatkan dirinya di dalam dunia secara wajar dan tepat). Kedua sistem pengetahuan ini disimpulkan sebagai mengenal diri sendiri berada dalam dunia dan dunia berada dalam diri sendiri (alawe membolong di nawang membolong dialawe).

- Hubungan horisontal (diri dan masyarakat), dalam konsep nilai budaya meliputi:
  - a. maissanni disanga (mengenal diri dalam lingkungan masyarakat) dan
  - b. maissanni atoran (mengenal dirinya di dalam tata krama sosial).

    Dalam alam nyata kedua konsep nilai tersebut dinyatakan naissanni disangamatu-matu (dia mengenal dengan sesungguhnya aturan hubungan sosial kemasyarakatan). Kedua sistem pengetahuan ini disimpulkan sebagai pengenalan diri yang berada dalam masyarakat dan adat, masyarakat berada di dalam diri

sendiri (alawe membolong diakkeadang, akkeadang membolong dialawe)

- 3. Hubungan internal (di dalam diri), dalam nilai budaya meliputi:
  - a. maissanni alawena (mengenal dirinya sendiri), dan
  - b. maissanni engeanna (mengenal tempatnya dalam lingkungan)

    Dalam alam nyata kedua konsep nilai tersebut dinyatakan naissanni narupa alawena (dia mengenal dengan sesungguhnya wujud dirinya sebagai manusia). Kedua sistem pengetahuan ini disimpulkan sebagai pengenalan diri sendiri berada dalam kemanusiaan dan kemanusiaaan berada dalam diri sendiri (alawe membolong diatauawang, diatauawang membolong dialawe).

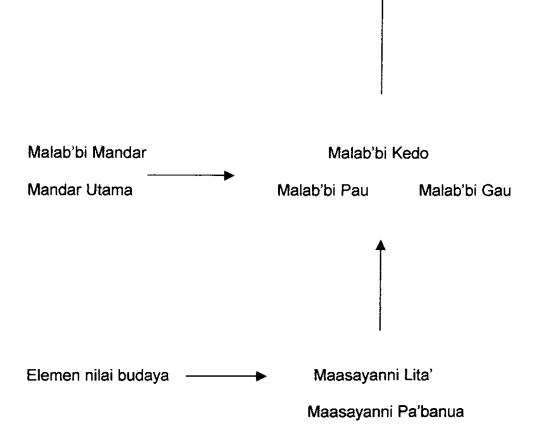
Semua pandangan di atas, menyatakan sangat jelas bahwa manusia sebagai subjek tidak dapat dipisahkan dari lingkungannya yang nyata sebagai objek, sehingga pandangan tentang diri dan lingkungannya serta makna dalam kehidupan tetap tegas dipertahankan.

Dari gambaran di atas, dapat disimpulkan bahwa nilai budaya ke-Mandaran merupakan rambu untuk mengenal kriteria seseorang sebagai orang yang bersifat baik, memiliki keturunan yang baik sehingga akan mendapatkan Mandar sebagai tau tonga (manusia utuh) sebagai realisasi sifat *To-malab'bi*.

Untuk jelasnya, uraian tentang Nilai Ke-Mandaran (*To-malab'bi*) penjabarannya dapat diikuti dalam bagan berikut

## Penjabaran Sifat To-malab'bi Mandar Sebagai nilai Ke-Mandaran

Tau Tongana Mandar



Sumber: diramu oleh peneliti berdasarkan literatur tentang nilai budaya ke-Mandaran serta wawancara penulis dengan subjek penelitian. Nilai budaya ini menjadi salah satu elemen identitas Mandar yang dikonstruksi kembali.



#### BAB III

#### ETNIK MANDAR BAGI WARGA MANDAR

Dalam mengkaji konstruksi identitas etnik Mandar, sebagaimana diuraikan dalam perspektif teoritik telah dibidik melalui pendekatan konstruktivis. Awal tulisan ini, penulis menfokuskan pada keberadaan simbol etnik yang digunakan sebagai elemen identitas dalam proses konstruksi. Wujud konstruksi identitas etnik Mandar diterjemahkan melalui penguatan pembentukan provinsi Sulawesi Barat di Mandar.

Penafsiran realitas tersebut dapat didialogkan dan diperoleh di tingkat pemahaman intersubjektif. Informasi-informasi pengalaman dan pengetahuan subjek penelitian dan informan. Uraian terhadap apa yang didengar, dilihat atau dirasakan merupakan wujud dari first order understanding.

Pemahaman first order understanding bagi penulis melalui dua langkah (1) menilai imajinasi aktor dalam menentukan simbol-simbol etnik yang dirasakan olehnya. (2) sistem, makna yang terdapat dalam sistem atau keterkaitan peristiwa yang bersifat sistemik. Makna baru yang diperoleh penulis diinterprestasi kembali kemudian sebagai langkah second order understanding. Dalam pemahaman third order understanding, penulis lebih menfokuskan pada peristiwa - peristiwa sekaligus terhadap konteks yang meliputi peristiwa tersebut.

Pada uraian berikut disajikan hasil wawancara penulis dengan subjek penelitian, baik sebagai penggagas konstruksi, pelaku konstruksi atau yang memiliki pengetahuan tentang konstruksi, sebagian besar dari subjek penelitian tersebut adalah elite. Dalam kasus tertentu, ada keterkaitan antara persepsi dari elite dengan proses politik, bahwa *individual political belief* merupakan salah satu faktor determinan bagi *individual political conduct*. Dengan demikian elite dapat terjung dalam arena politik lokal karena memiliki kepercayaan politik. Penggambaran konstruksi etnik Mandar seperti apa yang diketahui merupakan kancah bagi elite lokal dalam menerjemahkan aktivitas politik pribadinya. Sebelum merealisasikan gagasan tersebut, mereka memproduksi kembali elemen identitas, tujuannya adalah untuk menempatkan Mandar sejajar dengan etnik lain di Sulawesi Selatan, baik dalam aspek politik, ekonomi dan sosial.

## A. Elemen Identitas yang memperkuat Mandar

Secara khusus, bagian ini membahas elemen identitas Mandar. Bila dicermati, elemen identitas Mandar terdiri dari beberapa aspek, seperti halnya dengan kelompok etnik lain. Misalnya: ciri fisik, bahasa, daftar lagulagu, agama, sejarah, tradisi, kultur dan lain-lain. Dari ciri fisik yang membedakan etnik Mandar dengan etnik lain, dapat diidentifikasi dari warna kulit, orang Mandar memiliki warna kulit kuning lansat (lebih terang), dan bola mata lebih sipit, tinggi badan yang agak sebanding antara perempuan dan

laki-laki. Ciri tersebut menandai perbedaan fisik dengan etnik Bugis dan Makassar ataupun Toraja. Sementara itu terdapat nilai budaya yang membedakan antara etnik Mandar, Bugis dan Makassar. Nilai budaya tersebut merupakan simbol etnik yang berakar dan dicermati dari makna malab'bi. Penyebutan malab'bi untuk etnik Bugis dan Makasar dengan sebutan malab'bi, makna tersebut dipahami lebih sempit, penempatannya lebih ditekankan pada keanggunan dari sosok seorang perempuan, tetapi dalam makna malab'bi bagi etnik Mandar, dipahami lebih luas, makna tersebut ditempatkan tidak hanya bagi keistimewaan dan keanggunan dari perkataan, tindakan dan prilaku seorang perempuan, tetapi juga untuk kaum laki-laki. Dalam hal ini, makna malab'bi sifatnya mendalam, di dalamnya tersirat pemahaman akan persamaan kedudukan antara perempuan dan laki-laki dalam komunitas etnik Mandar.

Selain ciri fisik yang dapat membedakan etnik Mandar dengan etnik lain, diidentifikasi bahwa bahasa dapat pula menjadi elemen identitas yang berfungsi sebagai pembeda. Bahasa Mandar, walaupun tidak semua berbeda dengan bahasa Bugis, tetapi sangat jelas memiliki dialek yang berbeda dengan Bugis. Kenyataannya dialek Mandar, jika dicermati lebih halus dengan intonasi yang lembut. Hal ini mungkin disebabkan karena prilaku dan identitas orang Mandar yang *low profile* sehingga mempengaruhi dalam tutur katanya.

Dalam disertasi ini, elemen identitas yang dipertegas menjadi dasar konstruksi identitas (tindakan orang Mandar), diambil dari nilai budaya ke-Mandaran terutama berasal dari tradisi kerajaan Balanipa di Mandar. Elemen yang dijadikan dasar pengukuhan identitas Mandar meliputi dua hal, yaitu: (1) maasayanni lita' (kecintaan terhadap tanah/negeri); dan (2) maasayanni pa'banua (kecintaan terhadap orang/masyarakat)¹. Dalam kenyataannya, kedua elemen tersebut memiliki makna khusus dalam kehidupan sehari-hari orang Mandar, karena didalamnya berisi cara pandang orang Mandar tentang perilaku terbaik yang harus disandang sebagai seorang Mandar. Dibeberapa kasus jika kedua hal tersebut tidak menjadi dasar kehidupan mereka, maka dianggap sebagai seorang Mandar yang tidak memiliki sifat malab'bi, yaitu kebaikan dalam tutur kata maupun dalam perilaku. Dalam disertasi ini, kedua kecintaan tersebut secara sosial digambarkan dalam kehidupan sehari-hari orang Mandar, lebih lanjut diuraikan sebagai berikut.

# 1. Kecintaan Terhadap Lita' (tanah) Mandar

## 1.1. Realisasi Makna Kecintaan dalam Sejarah

Etnik Mandar merupakan salah satu etnik utama yang mendiami pantai barat di bagian utara provinsi Sulawesi Selatan. Mereka merupakan sub

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Elemen identitas ini berdasarkan perjanjian (assitaliang) yang mengandung makna dalam, berisi sifat-sifat dasar dari seseorang yang pantas dijadikan panutan (todipeccoei). Sifat itu menjadi pertimbangan dasar agar seseorang raja (Mara'dia) yang memerintah agar tidak dikucilkan oleh ada" atas nama rakyat. Artinya bahwa perjanjian tersebut mengandung berbagai nilai budaya yang menggambarkan simbol dari seseorang pemimpin Balanipa yang harus sensntiasa dijaga dan dipatuhi.

kultur tersendiri yang tetap diikuti dan dianut oleh pemeluk yang mendiami di kawasan itu. Sekarang wilayah tersebut menjadi provinsi tersendiri dan memiliki penduduk yang mendiami wilayah administrasi kabupaten Polewali Mandar, Mamasa, Majene, Mamuju dan Mamuju Utara.

Sebelum menjadi provinsi, wilayah Mandar dalam cacatan sejarah merupakan konfederasi kerajaan, salah satunya dari konfederasi ini adalah kerajaan Balanipa. Balanipa adalah salah satu wilayah kerajaan yang didiami oleh sebagian masyarakat Mandar. Balanipa memiliki subkultur sendiri karena akibat kemasyuran politik di masa lampau di wilayah Mandar. Penduduknya memiliki corak budaya yang memberikan pengaruh cukup luas di sekitarnya termasuk pada wilayah-wilayah kerajaan dalam Pitu Ba'bana Binanga.

Corak budaya yang terlahir dari kerajaan Balanipa tersebut, tersebar dan menjadi elemen dasar kesepakatan Mandar, salah satunya adalah kecintaan terhadap lita' (tanah) Mandar. Pandangan ini, juga diungkapkan oleh sejarahwan Mandar, Darmawan R. Beliau adalah seorang intelektual yang banyak menulis dan meneliti tentang Mandar, seperti karyanya yang ditulis dalam bentuk disertasi mengungkap makna Puang dan Daeng di Balanipa. Selain sebagai ilmuwan, beliau juga menjadi salah satu anggota forum Sipamandar sekaligus sebagai penasehat dalam KAPP-Sulbar. Ketika ditemui di kediamannya beliau sedang menerima tamu dari Australia, yaitu Elizabeth Morell, seorang ilmuwan sosial dari Flinders University yang selama

ini juga menghabiskan waktunya meneliti etnik Mandar. Dalam diskusi yang panjang, peneliti berusaha mencari informasi elemen identitas orang Mandar, Darmawan menuturkan :

"Bahwa sebenarnya Mandar bukan sebuah kerajaan, tapi berupa konfederasi dari 14 wilayah kerajaan, yaitu tujuh berada di daerah hilir disebut Pitu Ba'bana Binanga dan tujuh berada di hulu sungai disebut Pitu Ulunna Salu. Mandar itu adalah simbol kesadaran, sebuah simbol penguatan atas identitas, sebagai sebuah kekuatan besar yang susah untuk dipisahkan, dalam arti sangat erat dan tidak mudah untuk pecah. Kekuatan yan erat ini kita sebut dengan "Sipamandar" berupa simbol pemersatu bagi kami rakyat Mandar. Sekarang menjadi pertanyaan, mengapa ini bagi kami sangat penting?

Jalinan kekuatan seperti yang saya ungkapkan tadi bahwa Mandar bukan kerajaan besar, tapi gabungan dari kerajaankerajaan, masing-masing memiliki wilayah sendiri, melakukan aktifitas sendiri yang menghasilkan apa yang disebut "passe Mandar" yaitu sebuah rasa solidaritas rakyat Mandar. Jika satu terkoyak (dalam hal ini salah satu kerajaan) maka semua akan turut merasakan, hal ini yang memperkuat simbol Sipamandar. Si diartikan sebagai koordinasi, Pa diartikan partisipasi dan Mandar sebagai simbol kesadaran satu kelompok etnik, sehingga dapat diartikan Sipamandar dapat diartikan sebagai partisipasi dan masvarakat Mandar akhirnya koordinasi yang juga mengkoordinasi sifat dan nilai budaya Mandar.

Inilah yang kami anggap sangat penting, kecintaan terhadap tanah leluhur mempersatukan rakyat Mandar dan memang terasa bahwa kami telah mendapatkan apa yang pernah kami banggakan" (wawancara, 13 oktober 2004)

(Int.Sejarahwan/Mandar)

Menurutnya Darmawan, elemen tersebut menjadi penting karena menjadi dasar bersatunya pemikiran orang-orang Mandar untuk maju, seperti yang pernah terjadi dalam masa-masa kejayaan konfederasi kerajaan Mandar. Apa yang dikatakan oleh sejarahwan ini, didukung oleh

salah satu subjek penelitian yang juga seorang sejarahwan tapi bukan dari etnik Mandar, yaitu Edwar P, intelektual yang berasal dari Maluku Utara. Beliau sangat menguasai pola-pola kehidupan masyarakat Sulawesi Selatan, karena selama ini sering berkutak-katik mempelajari etnik di Sulawesi Selatan, baik Bugis, Makassar, Toraja dan Mandar. Karya besarnya terakhir diraih ketika memperoleh gelar doktornya di Belanda, dengan mengkaji geografi politik etnik di Sulawesi Selatan. Ditemui di ruang kerjanya saat menulis sebuah buku, beliau sangat respon terhadap pertanyaan yang penulis sampaikan. Ketika ditanyakan bagaimana orang Mandar memaknai kecintaan pada tanah/negeri, beliau mengatakan:

"Secara historis, Mandar berawal dari Balanipa, jauh sebelumnya disebut dengan Napo, daerah yang terletak di Balanipa. Karena dulu ada kedekatan dengan salah satu daerah di Enrekang (pasar) yang disebut Napo. Dapat diakui bahwa Mandar itu turun dari daerah atas dekat dengan Toraja. Tetapi perkembangan selanjutnya mengalami perubahan, ada konfederasi yang terjadi, tujuh kerajaan di muara sungai yang disebut Pitu Ba'bana Binanga dan tujuh kerajaan di hilir sungai yaitu Pitu Ulunna Salu. Dalam perkembangannya mereka membangun dengan tatanan yang berbeda, karena di daerah pantai mengenal hukum membunuh dan didaerah gunung tidak mengenal hukum tersebut. Inilah salah satu penyebab mengapa terjadi konfederasi tersebut.

Tapi yang paling mendasar mengapa terjadi konfederasi seperti ini, akibat dari banyaknya kerajaa-kerajaan sekitar Balanipa terancam dari musuh, yaitu To Mapute (orang Putih atau Belanda) jadi mereka bersatu untuk menghadapi lawan. Awal dari konfederasi ini menyebabkan hubungan yang cuklup luas diantara mereka. Jika ada salah satu kerajaan mendapat masalah, maka kewajiban kerajaan lain untuk mengirimkan pasukan atau utusan untuk membantu kerajaan tersebut. Sangat mengagumkan, orang-orang Mandar memiliki rasa kebersamaan yang cukup tinggi, yaitu rasa pacce untuk merasakan apa yang

dirasakan orang lain. Orang Mandar itu piawai dalam perang dan piawai dalam menggunakan panah, strategi dan yang paling penting mereka punya prinsip kuat untuk mempertahannkan harga diri kerajaan dan konfederasinya" (wawancara, 25 Agustus 2005)

(Int.Sejarahwan/Ambon)

Sejarahwan ini mencatat bahwa besarnya peranan Mandar ditengahtengah pergolakan kerajaan dahulu. Mandar memiliki semangat solidaritas
untuk mengalahkan musuh dari kerajaan-kerajaaan lain, membantu dengan
segenap tenaga, walaupun tidak diminta. Akan tetapi mereka
memperlihatkan rasa tanggung jawab untuk membela saudaranya. Misalnya,
saat kerajaan Balanipa membantu kerajaan Gowa ketika terjadi kekacauan
dalam kerajaannya.

Seorang sejarahwan Mandar mendukung pernyataan kedua subjek penelitian tersebut. Saat menjawab beberapa pertanyaan yang diajukan, Husni. Dj. sedang terbaring sakit (oleh dokter dideteksi menderita hipertensi), sehingga beliau tidak menginjinkan peneliti untuk mewawancarainya. Berselang beberapa hari, peneliti menemuinya kembali, karena beliau sangat menghargai peneliti yang tidak pernah putus asa, akhirnya beliau meluangkan waktu untuk dapat diwawancari, walaupun dalam kondisi kesehatan tidak stabil. Selain sebagai sejarahwan, beliau adalah salah satu bangsawan yang juga mencetuskan ide dan gagasan pembentukan provinsi di Mandar. Dalam perkembangan, beliau menjadi tokoh sentral dari tahap ke tahap konstruksi identitas Mandar.

Ketika diminta tanggapannya atas pertanyaan tentang elemen identitas Mandar, beliau menjawab secara rinci dengan berlatar belakang sejarah kerajaan, disebutkan bahwa pada dasarnya konfederasi terjadi pada masa pemerintahan raja II Balanipa yaitu Tomapayung, saat itu melakukan perjanjian yang disebut perjanjian Luyo, merupakan persekutuan dari 14 kerajaan, yang mengandung permufakatan bekerjasama, utamanya dalam pertahanan dan keamanan di kawasan Mandar. Perjanjian ini dikenal dengan "Sipamandar", yang artinya saling menguatkan saling memperkokoh persatuan dan kesatuan. Lebih mendetailnya isi perjanjian diungkapkan demikian: Ulu salu memata di sawa, Baba'na Binanga memata dipearappenna mangiwang, sisara'pai malotong anna mata mapute, anna sisara' Pitu Ulunna Salu anna Pitu Baba'na Binanga. Artinya, Ulu Salu merajai daratan, Pitu Baba'na Binangan merajai pantai dan muara. Andai kata dapat terlepas ikatan hitam dan putih, maka akan terlepas pula Pitu Ulunna salu dan Pitu Baba'na Binanga. (wawancara, april 2005)

Selain dari tanggapan tersebut, tampaknya ada hal lain yang menjadi pertimbangan beliau atas pemaknaan kecintaan pada tanah Mandar. Dalam kesempatan untuk kedua kalinya peneliti mewawancarai. Ketika elemen identitas yang dipertanyakan kepada subjek, beliau mengkaitkan makna kecintaan dengan realitas yang terjadi selama proses konstruksi, sedikit kekecewaan tersirat dari wajahnya:

"Saya merasa yang perlu di upayakan oleh orang Mandar sendiri adalah seberapa besar mereka menaruh perhatian yang kuat terhadap tanah Mandar itu sendiri. Mandar wilayah yang dianggap termaginal, tapi oleh siapa?, dan mengapa selalu menjadi hal yang utama?. Apa tidak ada hal yang lain untuk kita harapakan menjadi alat pemersatu kita semua. Yang paling penting menurut saya adalah jika kita memang sangat cinta dengan Mandar karena kita dahulu pernah jaya, dan pernah menjadi wilayah yang sangat diperhitungkan oleh wilayah lain, mengapa kita tidak menjaganya dengan baik. Rasa kecintatan terhadap tanah bukan berarti kita harus memecah-mecah Mandar menjadi seperti ini. Tapi yang penting menurut saya adalah bagaimana kita membangun diri kita sendiri sebagai orang Mandar malab'bi yang utama dan itu menurut saya yang paling penting. Bukan berarti saya tidak respon terhadap apa yang kita lakukan sekarang, tapi kalau kita memang perlu memperbaiki tanah Mandar seperti dulu , marilah secara pribadi kita memperbaiki sendiri sebagai orang Mandar, baru kita mencoba melihat ke banyak hal" (wawancara, september 2005)

### (Tokoh Masyarakat Mandar)

Dari pernyataan-pernyataan tersebut, dapat disimpulkan bahwa memaknai kecintaan terhadap tanah Mandar, tidak lepas dari pemahaman "Sipamandar", yaitu simbol pemersatu untuk mengkoordinasi masyarakat Mandar sekaligus sifat dan nilai budayanya. Dalam pemahaman pemersatu ini, setidaknya dalam penelitian ini, ditemukan dua makna dalam maasayanni lita' (kecintaan terhadap tanah/negeri) yaitu, pertama, pengorbanan yang ditujukan dengan membela wilayah dari gangguan dan ancaman dari pihak luar (baik dari etnik lain atau bangsa lain). Kedua, kebersamaan di dalam membela hak-hak wilayah, dilakukan tidak hanya untuk kepentingannya sendiri, tetapi juga bagi wilayah lain terutama wilayah yang dianggap

saudara. Dalam hal ini, Mandar merasakan apa yang dirasakan orang lain, terutama yang berkaitan dengan usaha membela tanah kelahiran.

### 1.2. Realisasi Makna Kecintaan dalam Kehidupan Sehari-hari.

Ketika konstruksi identitas mulai digulirkan, isue yang berkembang salah satunya menyoroti perihal sosok seorang Mandar. Dalam hal ini, beberapa informan menfokuskan pada interaksi antaretnik Mandar dan etnik diluar Mandar. Berikut ini disajikan salah satu contoh tipikal yang mengambarkan interaksi di antara orang Mandar dengan etnik lain. Contoh tipikal ini dapat diambil dari interaksi etnik Makassar dengan orang Mandar, khususnya dalam pemahaman pribadi orang Mandar.

Tokoh masyarakat ini menguraikan lebih lanjut, waktu saya tinggal di Mandar, tepatnya di Polewali (saat itu masih menjadi kota kecamatan Polewali Mamasa). Hampir delapan tahun saya hidup dan bekerja di sana, sebagai seorang pengusaha, saya banyak kenal dengan orang penting di daerah ini. Hal yang dapat saya pelajari dari orang Mandar adalah "semakin mereka memiliki pengaruh, mereka umumnya tidak membanggakan diri, lebih rendah hati", seperti saat mereka harus menempati kedudukan penting di pemerintahan, sebagai elite birokrat, saya tidak pernah melihat mereka menampakkan kedudukannya tersebut. Lebih lanjut dikatakannya:

"Orang Mandar itu unik, penuh dengan segala kerendahan hati. Tidak angkuh dan jarang mengeluarkan kata-kata kasar. Ini saya katakan merupakan ciri khas pribadi orang Mandar. Oh, ya yang

tidak kalah penting, orang Mandar itu lebih terbuka dan jujur. Tetapi ada sifat yang mungkin lebih bisa harus diminimkan, yaitu terkadang kurang percaya diri atau bahkan mungkin kurang gesit melakukan aktifitas jika diberi kepercayaan.

dapat dianggap sebagai mewakili sifat-sifat ini Apakah kecintaannya terhadap tanah Mandar? Nah ini jadi pertanyaan, Mungkin sebagian sifat yang baik itu menandakan kecintaannya terhadap tanahnya, maksudnya dengan mengaplikasikan sifat-sifat yang baik tersebut mereka dapat eksis dan bersaing, tetapi apakah ini merupakan nilai budaya Mandar? berdasarkan pengetahuan tentang Mandar, apa yang sebutkan tadi menjadi salah satu bagian dari nilai budaya orang Mandar yang dijadikan sebagai identitas mereka. Adalah sesuatu yang hampir sama dengan etnik-etnik lain di Sul-sel, tapi yang berbeda adalah Mandar memiliki sifat utama sebagai orang malab'bi, baik sifat, perbuatan atau perkataan. Sifat malab'bi ini kalau kemudian dijadikan dasar untuk mengembalikan Mandar pada posisinya untuk menjadi dirinya sendiri, maka saya kira sangat tepat, dan baik pula jika kemudian akan disamakan seperti adanya Balanipa dulu" (wawancara, 2 oktober 2005).

(Tokoh masyarakat Makassar)

Selanjutnya kekecewaan informan tersebut, tidak jauh berbeda dengan pendapat yang dikemukakan Darmawam R. Sebagai elite yang banyak memberi masukan dalam proses konstruksi, beliau melihat ada kesalahpahaman dalam memaknai Sipamandar, dikatakannya:

"Apa pentingnya kita bersatu? coba lihat orang-orang Mandar dahulu, mereka sampai bisa membentuk persekutuan besar dari beberapa kerajaan untuk mengamankan wilayah Mandar. Sekarang, sebaiknya kita melakukan hal yang sama. Jika dengan membentuk provinsi, kemudian dapat mempersatukan kembali menjadi lita' Mandar yang kokoh, mengapa kita tidak lakukan. Harusnya kita banyak belajar dari sejarah, harusnya kita banyak menimba pengalaman dari orang-orang tua kita dahulu. Tapi ingat jangan disalahgunakan sejarah itu untuk kepentingan sendiri. Ingat kita harus sama-sama mencintai Mandar. Itu harus diketahui oleh semua yang membawa Mandar pada perubahan. Artinya, bahwa

dalam hal ini jangan pernah melupakan sejarah, karena lewat sejarahlah kita ada.!" (Wawancara, 13 oktober, 2005)

(Int./Penggagas/Mandar)

Tokoh ini melepaskan segala kekecewaannya dan meluruskan kembali makna kecintan terhadap tanah Mandar. Menurutnya kecintaan yang seharusnya dilakukan adalah berusaha menempatkan tanah Mandar selayaknya seperti konfederasi kerajaan dulu. Kebanggaan terlihat dari raut wajahnya saat dia menceritakan kejayaan orang-orang Mandar dahulu. Menurutnya tidak mungkin bisa kita seperti sekarang ini kalau kita tidak belajar dari sejarah, karena dengan sejarah kita dapat banyak belajar untuk kebaikan masyarakat Mandar.

Dalam kehidupan sehari-hari, elemen kecintaan menjadi makna tersendiri bagi seorang Baharuddin Lopa (saat beliau masih menjadi pejabat di Kejaksaan). Saat ke Majene, beliau berkunjung disalah satu kerabat yang sedang mengadakan hajatan untuk sunatan putranya. Kedatangan beliau menandakan kerendahan hatinya, karena beliau mau mendatangi kerabat jauh, yang mungkin bagi sebagian orang menganggap hal tersebut tidak penting, akan tetapi ditengah kesibukannya beliau masih meluangkan waktu.

Di saat yang sama, beliau menyempatkan diri untuk saling dekat dengan orang-orang disekitarnya, pesannya agar memandang orang sama, tidak membedakan status sosial. Menurutnya, jika seseorang menduduki jabatan penting (khususnya, bagi orang Mandar), selalu mengingat " saya

orang Mandar", dalam pikiran dan tindakan harus berpijak atas ke-Mandaran, bekerja dengan sebaik-baiknya, memberikan manfaat pada orang lain, malu (*siri*) bila akan mengambil hak orang lain karena hal itu bukan mencerminkan seorang Mandar.

Sebagai seorang jaksa, beliau telah menerapkan kaidah-kaidah ke-Mandaran dalam tugasnya, walaupun tidak semua kasus dapat beliau tindaklanjuti dengan baik, akan tetapi kecendrungan kasus yang ditangani memperlihatkan bahwa Baharuddin Lopa sebagai sosok yang bijaksana dan rendah hati. Karena keterbatasan kemampuan yang dimiliki, sebagian kasus harus ditangani pejabat yang ditinggalkannya, karena beliau wafat saat menjalankan tugasnya. Bagi sebagian orang Mandar, Baharuddin Lopa merupakan cerminan sosok Mandar yang dianggap mampu mengaplikasikan wujud kecintaan terhadap tanah Mandar. Kecintaan tersebut dimaknai dengan tetap menjaga nama baik, pikiran dan tindakan yang selalu berorientasi pada kejujuran dan kerendah hati. Pribadi beliau, oleh sebagian orang Mandar dianggap sebagai simbol dari Mandar malab'bi.

Dalam kasus lain, makna kecintaan terhadap *lita'* (tanah) terwujud dalam tutur kata seorang Mandar. Realitas ini dapat digambarkan saat mereka bergaul dengan orang lain. Ketika hal ini ditanyakan Sardi salah seorang informan yang tinggal berpuluh-puluh tahun di Mandar. Dia mengatakan:

"Memang, tidak semua pribadi orang Mandar baik, mungkin satu dari sepuluh bisa diperkirakan. Tetapi sebagian besar mereka memiliki rasa pertemanan yang tinggi. Apalagi jika kita sudah lama berteman, saya hidup ditengah-tengah komunitas masyarakat Mandar, sebagai orang luar yang tidak memiliki keluarga, merekalah yang saya jadikan keluarga" (wawancara, 15 November 2005).

(Transmigran, tahun 1930)

Sebagai salah seorang transmigran (atau dulu zaman Belanda disebut kolonialisasi) yang berasal dari Jawa, kabupaten Kediri. Digambarkannya, bahwa orang Mandar itu mudah bergaul, ditandai dengan keramahannya untuk memulai menyapa orang, dengan menggunakan bahasa yang halus, walaupun mungkin agak tertutup pada masalah-masalah pribadi, tetapi mereka sangat menghargai perhatian orang lain, apalagi jika mereka merasa berhutang budi, maka tidak segan-segan membela harga diri temannya.

Pandangan yang tidak jauh berbeda tampak dari orang Mandar, ketika yang pertanyakan terkait dengan masalah perbedaan etnik. Orang Mandar, biasanya mengembangkan sikap toleran dengan etnik lain. Menurut Dismin, tidak jarang terjadi perbedaan pendapat antar etnik, bahkan mungkin timbul konflik, tetapi orang Mandar tetap berusaha menghargai pendapat orang lain, seperti saat makna "siri" (harga diri) yang dipertentangkan, maka kecendrungan konflik tersebut tidak di bawah pada ranah permusuhan (hostility), tetapi hanya pada tingkat dislikeness. Ketika ditanyakan masalah perbedaan pendapat tersebut, umumnya orang Mandar mengatakan harga

diri mereka akan hilang jika harus secara frontal atau terbuka memperlihatkan konflik yang terjadi.

"Kalau yang bertengkar itu adalah orang bangsawan, yakin saja tidak ada kelanjutan perseteruannya dengan saling melakukan tindakan kekerasan, apalagi pembunuhan, tetapi lebih pencarian solusi yang terbaik. Tetapi jika bukan bangsawan, (bukan semua orang Mandar bersikap demikian) dan tema pertengkarannya menyangkut hal-hal yang sensitif, seperti penghinaan akan status sosialnya maka tidak segan-segan orang Mandar melakukan tindakan pembunuhan, jika itu dianggap dapat mengembalikan harga dirinya" (wawancara 16 November 2005)

(elite bangsawan)

Dalam bentuk yang hampir sama, respon orang Mandar terhadap harga diri juga akan cepat ditindaklanjuti ketika mempersoalkan hal-hal yang bersifat religius. Orang Mandar dikenal dengan taat beragama, khususnya agama Islam. Walaupun demikian, mereka memiliki sikap toleransi yang tinggi terhadap agama lain. Kasus seperti ini banyak terlihat di Polewali, dalam satu rumah biasanya keluarga muslim biasanya mengizinkan orang Mamasa (wilayah yang perbatasan dengan Toraja), untuk tinggal bersamasama, biasanya orang Mamasa tersebut bersekolah di Polewali dan jarak ke Mamasa cukup jauh sehingga harus hidup dengan orang Muslim. Salah seorang informan dari Mamasa mengatakan:

"Hampir tiga tahun saya ikut dengan pak Anwar (orang Mandar), tetapi saya merasa seperti menjadi anaknya, tiap yang tinggal dengan beliau, memilih salah satu adik yang diasuhnya, dijaganya setelah semua pekerjaan sekolah dan rumah selesai. Jadi kami merasa dianggap sebagai sebagai anggota keluarga sendiri, tidak ada pembedaan" (wawancara 16 November 2005)

(informan dari Mamasa)

Dalam kedekatan tersebut, informan ini mengambarkan kondisi Mamasa yang masih belum maju seperti sekarang. Ia menceritakan ketika jalan poros Polewali dan Mamasa belum dibangun, maka sebagian anakanak sekolah dititipkan pada keluarga-keluarga Mandar yang mau menerima keberadaan orang lain (dalam hal ini berbeda agama).

Bagi sebagian orang Mandar, mendapat atau menerima orang Mamasa memiliki makna sendiri, yang awalnya sangat khusus untuk kepentingan pribadi, berangsur-angsur berubah pada hubungan toleransi yang kuat antar agama. Mereka yang diwawancarai pada tema seperti ini, umumnya mengatakan bahwa pada awalnya sulit hidup dengan orang yang bukan keluarga, perasaan risih dan merepotkan sempat timbul dalam perasaanya, tetapi ketika dijalani, dalam perkembangannya perasaan itu hilang, dan menjadi hal yang sangat menyenangkan. Toleransi mereka sebagai sesuatu yang mempererat kembali jalinan kebersamaan Mandar dan Mamasa, walaupun dalam hal ini terjadi pada masyarakat tingkat bawah.

Dalam pengamatan semacam itu, orang Mandar memiliki karekteristik (dalam hubungannya sebagai identitas *malab'bi*), dan diklasifikasikan sebagai berikut: *pertama*, utama dalam tutur kata (*malab'bi* pau); *kedua*, utama dalam berbuat (*malab'bi* kedo); *ketiga*, utama dalam bertindak (*malab'bi* gau). Dalam hal yang disebut pertama, pemaknaan meliputi hal yang terkait dalam bahasa, orang Mandar dianggap tidak memiliki kemampuan menggunakan tutur kata yang kasar, tidak kaku dan

menyombongkan diri, apalagi disertai dengan iri hati, yang tercermin adalah rendah hati dengan bahasa yang halus dan sopan.

Dalam hal yang kedua, pemaknaan diterjemahkan dalam prilaku untuk tidak menggangu hak-hak orang lain, yang dikedepankan adalah menjaga kebersamaan untuk saling memberi perhatian, sekaligus simpati terhadap nasib orang lain. Sedangkan dalam hal yang ketiga, pemaknaan menfokuskan pada nilai kejujuran dan prinsip yang kuat, sehingga orang Mandar tidak akan baik jika bersifat khianat, dan kecendrungan mereka memiliki rasa taat pada pencipta.

Cerminan sifat-sifat Mandar di atas, kemudian menjadi perdebatan diantara subjek penelitian dari etnik lain ketika menyoroti karekteristik tersebut dalam konstruksi identitas. Subjek penelitian dari etnik-etnik yang dipilih adalah etnik Bugis, Toraja dan Ternate. Ketiga etnik ini umumnya memandang bahwa ada perbedaan penafsiran dalam kemegahan tanah Mandar dulu. Berikut ini hasil wawancarai dengan ketiga intelektual tersebut. Menurut pemahaman Bailusy,

"Identitas etnik secara tradisional dalam hal ini kecintaan terhadap lita" Mandar, itu terbangun dan dibangun pada saat orang hendak ingin merebut kekuasaan dalam masyarakat. Yang menjadi penting digulirkan disaat ingin merebut perhatian masyarakat atau publik adalah wacana bahwa "saya dari tanah Mandar", kemudian dengan menggunakan bahasa Mandar dan memperkenalkan simbol-simbol ke-Mandarannya. Hal ini menyebar dan mengakomodasi masyarakat, bahwa orang ini Mandar asli. Sehingga saat wacana ini bergulir terjadi pola hubungan patron client sebagai hubungan darah diantara mereka. Kondisi ini

kemudian dapat dimanfaatkan oleh elite-elite tersebut sebagai alat mempengaruhi masyarakat bawah.

Jika hal ini terus selalu dilakukan pada masyarakat, bagaimana peran elite sebagai orang yang mencintai tanah Mandar, tetapi mengunakan cara-cara tertentu untuk kepentinganya. Yang jadi pertanyaan saya, akhirnya bagaimana mereka memaknai kecintatannya terhadap *lita'* Mandar?" (wawancara 30 Agustus 2005)

(Int./Ternate)

Pertanyaan informan tersebut meragukan niat baik dari sebagian elite yang mengkonstruksi identitas etnik Mandar. Hal ini juga didukung oleh Mahmud, intelektual Bugis, menyebutkan:

"Selama saya berinteraksi dengan orang-orang Mandar, ada satu hal yang perlu saya ungkapan disini. Saya sebagai orang Bugis memandang bahwa dengan mereka membentuk provinsi ini, sebaiknya juga diikuti dengan sifat Ke-Mandarannya yang baik. Kecintaaan pada Mandar yang selalu diagung-agungkan apa sudah terrealisasi. Orang Mandar itu bagaimana bisa eksis jika mereka terhambat pada sifatnya sendiri. Artinya begini, saya memandang orang Mandar itu jika bekerjasama pada tingkat atau level-level tertentu dapat transparan, setelah itu bahkan cenderung tertutup. Lalu bagaimana makna kecintaannya jika sifat ini kemudian digunakan?

Orang Mandar dapat beradaptasi dengan lingkungannya, tetapi memiliki perasaan curiga yang cukup tinggi pada etnik lain, mungkin karena jumlahnya minoritas sehingga berlaku demikian, atau karena kendala psikologis. Makanya kalau mereka mau membentuk propinsi sebagai wujud kecintaannya pada Mandar mungkin sifat-sifat seperti yang saya pahami tersebut harus dihilangkan, kembali pada posisi *malab'bi* seperti cerita orangorang Mandar, yang katanya sangat terbuka dan mau membantu raja-raja Bugis dan Gowa disaat bermasalah.

Tapi ini kembali lagi pada masalah politik, seberapa besar pengaruh nilai budaya Mandar itu untuk dapat kemudian diterima oleh etnik-etnik lain di Sulawesi Selatan". (wawancara, 21 Agustus 2005)

(Int/Bugis)

Pendapat yang hampir sama juga dikemukakan oleh informan dari etnik Toraja, yang mengatakan bahwa:

"Pada dasarnya etnik Mandar dan etnik-etnik lain di Sulawesi Selatan merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Mereka hampir memiliki budaya yang sama, misalnya prinsip hidup "siri" yang sama. Mengapa komunitas etnik yang besar kita dipisahkan? Dulu orang-orang Mandar banyak memiliki bantuan. terutama saat perang melawan Belanda. Raja Gowa, raja Bone atau raja-raja yang lain jika berperang melawan Belanda, pasti minta utusan dari Mandar karena raia Mandar itu memiliki solidaritas yang tinggi terhadap raja- raja yang lain. Sangat disayangkan mereka tidak menjadi bagian dari komunitas etnik kita. Toraja memiliki hampir kemiripan dengan Mandar. Bahwa kita sama-sama sangat menaruh hormat yang tinggi kepada leluhur kita, terutama ajaran yang mengharuskan kita mencintai asal-usul kita, darimana kita berasal dan harus mempertahankan apa yang menjadi aturan-aturan hidup itu. Jadi kalau Mandar ini ingin kembali menjadi Mandar, maka jadilah orang Mandar yang seperti dikenal dulu" (wawacara, 14 September 2005)

(Int/Toraja)

Berdasarkan data di atas, relasi antaretnik terjalin melalui pemahaman kecintaan terhadap tanah Mandar, baik dari etnik Bugis, Toraja dan etnik lain mengangap kecintaan itu sangat penting. Pemahaman identitas tersebut dilakukan setelah mengenal asal usul etniknya. Hal itu dilakukan setelah proses sosialisasi melekat dalam dirinya. Apabila mereka berinteraksi dengan lingkungan di luar etniknya, maka proses ini berada di luar dirinya. Karena interaksi antaretnik tersebut berada dalam ruang publik. Di ruang tersebut warga suatu etnik yang berbeda bertemu, bekerja, melakukan kegiatan sosial atau bahkan melakukan kegiatan politik.

Hubungan di ruang publik warga dari etnik yang berbeda, dapat memunculkan stereotip satu dengan lainnya. Stereotip muncul karena adanya sistem-sistem penggolongan dalam kebudayaan satu etnik. Dalam relasi antar etnis ada upaya untuk saling memahami 'apa', 'siapa', dan 'mengapa' pelaku yang mereka hadapi dalam relasi, yang dapat dicocokkan dengan penggolongan yang ada dalam kebudayaan etnik, dan dapat digunakan sebagai acuan atau pedoman dalam relasi antaretnis. Ciri-ciri atau sifat masing-masing para aktor yang melakukan relasi dipahami sebagai kebudayaan etnik aktor tersebut.

Kebudayaan etnik aktor yang direalisasikan dalam tingkah laku dan hubungannya dengan etnik lain menujukkan keistimewaannya. Pola relasi antaretnis jauh sebelumnya, tidak pada persoalan persaingan, tetapi pada nuansa kerjasama. Masa relasi yang sudah cukup lama, ditandai dengan bantuan yang diberikan oleh etnik Mandar pada kerajaan lain, baik kerajaan Bugis maupun kerajaan Makassar saat perang melawan musuhnya. Sementara itu, relasi antar aktor direalisasikan dalam kesepahaman dalam memaknai Mandar utama, semua didapat dari interaksi sehari-hari, terutama dalam kehidupan sosial dan politik. Setidaknya hal ini menjadi alat mengikat persamaan nasib, bahwa mereka adalah satu etnik "sama dengan saya", dan bisa saja menjadi kekuatan pembeda dengan etnik yang lain.

Uraian di atas, menunjukkan bahwa kecintaan pada tanah Mandar merupakan salah satu bentuk kebudayaan etnik dari aktor yang

mengkonstruksi kembali pemahaman tersebut. Kebudayaan etnik tidak didapat begitu saja, tetapi dari nilai kebudayaan leluhurnya yang kemudian dikembalikan pada tempat yang dianggap wajar oleh aktor tersebut.

Apa yang oleh aktor dianggap penting kemudian diproduksi kembali, sebagai suatu konstruksi sosial buatan manusia dalam perjalanan sejarah hidupnya, tidak hanya untuk saat ini saja, tetapi untuk masa depannya. Dalam hal ini, konstruksi sosial yang dilakukan oleh aktor-aktor tersebut berhubungan dengan identitas etnik, tidak hanya berlangsung dalam ruang hampa, namun syarat dengan kepentingan-kepentingan.

Kepentingan yang dibawa oleh aktor diterjemahkan dalam simbol kemegahan etnik, memandang etnik sebagai salah satu sumber identitas dalam komunitas etniknya. Dengan demikian, identitas digunakan sebagai alat memproduksi kesadaran aktif politik dari kelompok etnik. Akhirnya dapat diasumsikan, etnik sebagai sumber identitas sangat bergantung pada bagaimana pemanfaatannya secara politik oleh aktor dalam rangka mengerahkan kelompok dan memberikan ruang kesadaran bagi kepemilikan sejarah dan etnik.

### 2. Kecintaan Terhadap Orang Mandar "Realisasinya Dalam Konstruksi Identitas"

Manusia menciptakan budaya atau lingkungan sosial sebagai suatu adaptasi terhadap lingkungan fisik dan biologis mereka. Kebiasaan-kebiasaan dan tradisi-tradisi untuk terus hidup dan berkembang diwariskan oleh generasi ke generasi selanjutnya dalam suatu kelompok masyarakat. Pada gilirannya kelompok atau etnik tersebut menyadari dari mana asal warisan tersebut yang akhirnya menjadi alat pembenar asal usulnya.

Dalam disertasi ini, ditemukan bahwa asal usul menjadi penting karena dalam hal ini seseorang tidak akan dapat berbuat sesuatu kecuali ia mengetahui 'asal-usulnya', dan bagaimana itu terjadi, apa yang kemudian diterjemahkan lebih luas dalam arti "sejarah", bahwa waktu lampau dari keberadaan seseorang dapat masuk ke dalam pembentukan hidup individu pada setiap kebudayaannya hingga waktu sekarang. Unsur-unsur dari kebudayaan masa lalu, dari sejarah dan asal usulnya tertanam mendalam pada setiap identitas pribadi perorangan. Hal itu merupakan bagian dari identitas kelompok dasar di mana setiap identitas itu menyatu dan tidak dapat dipisahkan.

Para ahli sosiologi menginginkan identitas pribadi cenderung memperlakukan sejarah lebih dari tingkat keadaannya atau latar belakangnya. Seperti hal menentukan tindakan seseorang, harus dilihat dari kehidupan sehari-hari, tidak sekedar perbuatannya sendiri, namun harus

dengan tokoh-tokoh masyarakat di daerah ini, beliau menguraikan makna interaksi orang Mandar. Penuturannya sebagai berikut:

"Ada nilai-nilai budaya yang dapat dikatakan sebagai spirit membangun identitas ke-Mandaran. Bagi saya ke-Mandaran memiliki cirri khas, ini hubungannya dengan interaksi dengan masyarakat. Sebagai penunjang rasa kebersamaan kecintaan sesama orang Mandar, yaitu; Sipakatu (saling mengetahui), sipakainga mengutamakan), sipakalabbi (saling mengingatkan), dan sipakarannu (saling merindukan). Unsur ni jika terakomodasi dalam interaksi orang betul-betul memudahkan kita membangun kembali Mandar sebagai Mandar malab'bi, seperti sejarah kerajaan Balanipa dahulu. Tapi masalah kebersamaan ini semakin menghilang disaat orang-orang Mandar semakin memerlukan konsep tersebut. (wawancara, November 2005).

(Tradisional/bangsawan Mandar)

Sebagai orang yang menggagas ide konstruksi, beliau menyakinkan bahwa untuk menjadikan Mandar bersatu kembali diperlukan instropeksi diri masing-masing komponen konstruksi, apa yang telah diberikan pada Mandar. Pandangan elite itu menegaskan perlunya pemikiran orang Mandar terhadap pribadi sendiri, bagaimana lingkungan di luar dirinya dan tindakan apa yang harus dilakukan setelah memahami konsep dirinya tersebut. Dalam pemahaman elite ini, ke-empat unsur tadi dapat menjadi berarti jika sudah dimengerti, dipahami dan diaplikasikan dalam tindakan.

Kecintaan terhadap orang Mandar mengembang tanggung jawab besar, karena jika masyarakat di luar dirinya berprilaku jelek, setidaknya itu membebani diri pribadinya, dan dia memiliki kewajiban turut memperbaiki. Sifat empati dalam konsep Mandar perlu direfleksi kembali, seperti apa yang

dikatakan orang yang sudah mengenal dan dekat dengan orang-orang Mandar. Ketika ditanyakan tanggapannya makna dibalik keinginan elite memobillisasi kecintaan sebagai dasar perjuangan, beliau menuturkan:

"Bagi saya wujud kecintaan itu, sangat sederhana. Jangan buat kekacauan, jangan bikin rusak Mandar, jangan bikin pecah-pecah Mandar. Itu yang penting. Kalau mau dikatakan ada upaya mengupayakan kembalinya Mandar, bagus sekali. Tapi bagi saya tindakan yang mereka lakukan itu perlu mendapat dukungan sepenuhnya dari rakyat. Kalau merasa cinta rakyat, dengar kata rakyat. Mengapa tidak! Tapi ingat, kemana Mandar mau dibawa setelah identitas sebagai provinsi diwujudkan. Harus dipikir kembali oleh elite-elite Mandar"

(Idem)

Pernyataan elite tersebut, menyimpan rasa pesimis akan terbentuknya provinsi baru. Tidak ada lagi kepercayaan terhadap elite-elite yang mengkonstruksi. Apa yang dikatakannya, berdasarkan pada perilaku menyimpan dari elite, seperti melakukan praktek *money politic* saat kampanye pemilihan gubernur.

Keraguan ini diutarakan oleh Hasyim:

"Selama saya mengikuti proses pengukuhan Mandar jadi Provinsi, banyak yang perlu dikaji kembali. Ada yang menyalahi aturan main, sebagai ke-malab'bian Mandar, baik dalam malab'bi gau, malab'bi pau maupun malab'bi kedo. Kearian-kearifan tersebutselayaknya dilekatkan dalam jiwa orang Mandar, sampai akhir keberadaannya.

Untuk mencintai rakyat, *Todilaling* telah mengajarkan kita. Sebagai raja Balanipa I, beliau mengajarkan bagi mereka yang masuk dalam ajang politik. *Todilaling* begitu memperhatikan rakyat, ajarannya yang diutamakannya adalah syarat untuk mengantikannya sebagai raja. Beliau meminta agar yang dipilih adalah orang yang *massayanni lita' dan pabanua*. Jika keturunannya tidak memenuhi syarat tersebut tidak boleh dipilih. Coba simak kata-katanya "*Modong duang bongi*....... (dalam nilai

budaya Mandar)".inilah syarat yang mutlak bagi pemimpin, sebagai sifat luhurnya. (wawancara, 16 september 2005)

(Birokrat/Mandar)

Elite ini memahami, aspek keluhuran tersebut sebagai dasar yang baik untuk memimpin Mandar. Baginya, kearifan lokal tersebut sangat tepat untuk menjadi syarat terlaksananya pemilihan gubernur di Mandar. Orang yang patut dipilih menurutnya, adalah mereka yang patut pula menjadi panutan, bukan hanya dilihat dari kemampuan finansial semata, tetapi juga harus dari intelektual dengan prilaku dan tutur kata yang mencerminkan seorang Mandar.

Wacana di atas, menjadi "pekerjaan rumah" bagi elite-elite. Melalui elemen tersebut mereka berupaya mengsosialisasikan ke masyarakat. Salah satu elite yang membenarkan hal itu memcoba menceritakan saat mereka memulai perjuangannya. Ketika kelompok kerja (pokja) dibagi berdasarkan masing-masing kabupaten, Polewali Mamasa, Majene dan Mamuju, yang paling sulit melakukan sosialisasi ketika masyarakat tidak sepenuhnya respon terhadap apa yang kita kerjakan.

Saat orasi di lapangan Wonomulyo misalnya, untuk yang pertama kalinya, orang-orang yang diundang dan hadir di lapangan tersebut dapat dihitung dengan jari, karena misi pembentukan provinsi dianggap sebagai suatu pekerjaan yang sia-sia dan membuang- buang waktu, tapi itu tidak

membuat kami pesimis. Di saat wawancara dilanjutkan kembali dengan ketua kekompok kerja, beliau menuturkan:

"Apa yang telah kami lakukan buat Mandar, adalah untuk kebaikan masyarakat Mandar. Tumpang tindih atau perbedaan pendapat atas apa kami usahakan buat Mandar merupakan sesuatu yang wajar, apalagi dalam negara demokrasi. Itu biasa terjadi. Dua elemen itu menjadi dasar kami sebagai elemen identitas Mandar, karena setidaknya telah dimasukkan dalam visi dan misi pembentukan provinsi. dalam bekerja, berjuang untuk mengembalikan Mandar setara dengan etnik lain di Sul-sel. Salah satu misi perjuangan kami adalah berusaha menjamin kelestarian nilai-nilai budaya dan nilai kejuangan rakyat Mandar. Bagaimana caranya? Nah, ini dapat terjadi jika memang kita mencintai rakyat, tidak membodoh-bodohi. Apa yang kami telah perbuat itu agar Mandar kembali malab'bi di tanah Mandar sendiri. (wawancara, 14 Desember 2005)

(Elite int./pelaku)

Selanjutnya apa yang dkatakan elite ini, kemudian dikembangkan kembali oleh sejarahwan, Darmawan, beliau adalah penggagas, sekaligus aktor dalam konstruksi. Dalam banyak tulisannya tentang Mandar, pengetahuan dan pengalaman meneliti di Mandar, beliau secara sederhana menyimpulkan elemen kecintaan tersebut dengan bahasa yang lugas:

"Siapa yang mencintai tanah Mandar, berarti dia juga mencintai rakyat Mandar. Kalaupun bukan orang Mandar, tapi secara emosional ada hubungan dengan orang Mandar, dialah orang Mandar. Artinya, orang yang telah minum air putihnya orang Mandar, maka mereka dapat menjadi orang Mandar. (wawancara, 23 Agustus 2005)

(Budayawan/pelaku konstruksi)

Makna di balik pernyataan tersebut dapat diasumsikan, orang Mandar memiliki sifat "welcome" kepada orang lain atau etnik lain, sebagai bagian

dari dirinya. Tidaklah terlalu berlebihan jika ini dimaknai oleh etnik lain di luar Mandar, karena menurutnya, siapa yang membangun Mandar lebih baik dari orang Mandar sendiri dapat dijadikan pemimpin dan panutan (todipeccoe).

Dari seluruh rangkaian data di atas, terlihat bahwa dua elemen budaya Mandar (maasayanni lita' dan maasayanni paba'nua) didefinisikan sebagai pembentuk identitas mereka. Nilai budaya tersebut, bagi aktor yang mengkonstruksinya diterima dan dipercayai, karena ada kebenaran objektif yang dapat dirasakan dari nilai budaya tersebut. Sementara masyarakat cenderung menerima kebenaran kultur itu, sehingga apa yang dianggap dapat menghancurkan kulturnya diusahakan dihindari.

Kenyamanan hidup yang diperoleh dari tiap individu atas elemen tersebut dapat diekspresikan secara berbeda. Identitas diri dan penghargaan yang kemudian mewakili identitas kolektif dari etnik Mandar dapat diwujudkan dengan sikap yang sederhana ataupun ditunjukkan dalam tindakan yang agresif. Dalam hal ini, aktor yang memproduksi membungkus kepentingan pribadinya dengan mengatasnamakan etnik, dengan demikian apapun yang dilakukan selalu bernuansa demi kemaslahatan rakyat Mandar dan kehormatan tanah Mandar.

Dalam budaya-budaya tertentu rasa kebersaman dan kreativitas dibalas oleh kerjasama dan konformitas dari satu etnik atau berbeda etnik. Orang-orang dari budaya tertentu, seperti orang Amerika, memiliki rasa diri (kedirian) yang membutuhkan jarak yang lebih besar antara individu dengan

individu-individu yang lainnya, sementara orang Amerika Latin dan orangorang Vietnam menginginkan jarak lebih dekat lagi (Harirs dan Moran, dalam
Mulyana dan Rahmat, 2003:61). Beberapa budaya yang terstruktur dan
formal, sementara adapula yang lebih lentur dan informal. Beberapa budaya
sangat tertutup dan menentukan tempat seseorang atau kelompok secara
persis, sementara budaya lain lebih terbuka dan berubah. Setiap budaya
mengesahkan diri dengan cara yang unik, ada dengan cara yang sederhana
bahkan dengan yang agresif dan frontal.

Dalam melihat konstruksi identitas Mandar, elemen kecintaan di atas yang dianggap bagian dari nilai budayanya diupayakan kembali dan diterjemahkan melalui pembentukan provinsi Sulawesi Barat sebagai cara pengesahkan kedirian etniknya. Pengesahan tersebut akibat adanya tekanan kehidupan sosial maupun politik yang dirasakan oleh etnik Mandar. Hal itu akan diuraikan lebih lanjut.

# B. Pentingnya Identitas Etnik bagi Orang Mandar

Pada bagian ini, dibahas pendekatan konstruktivis etnik, khususnya penggunaannya dalam menilai pentingnya identitas bagi orang Mandar. Pendekatan tersebut menemukan dua hal penting, yaitu: perspektif etnik reaktif dan perspektif etnik kompetitif.

Pada perspektif etnik reaktif memperlihatkan bahwa segala bentuk yang terkait dengan etnik selalu berlatar pada sejarah yang panjang akan

keberadaan serta keeksistensiannya. Sedangkan dalam pendekatan etnik kompetitif memandang bahwa suatu kelompok etnik tetap bertahan akibat adanya persaingan antara kelompok-kelompok etnik yang menimbulkan implikasi politik yang berbeda-beda.

Dalam disertasi ini, menunjukkan bahwa kehadiran etnik suatu kelompok masyarakat tidak akan melepaskan nilai-nilai agung etniknya. Keadaan seperti itu pada dasarnya diwarnai oleh letak geografis yang melahirkan perjalanan sejarah secara khusus (historical particulturalism) karena ciri khas itu sebagai pembeda pada permukaan eleman budaya. Hal itu kemudian beralih dan tercermin dari tingkah laku mereka, dan pada akhirnya menjadi alat penghubung bagi mereka dalam satu bahasa dan budaya (Mills, 1975:205-204, Andaya 1979, 362).

Kekhususan pola budaya dari tingkah lakunya kemudian dijadikan cerminan dalam kehidupan sehari-hari, dalam masyarakat di Sulawesi Selatan hal demikian memiliki penyebutan sendiri-sendiri, seperti pangngadereng (orang Bugis), pangngadakkang (orang Makassar), aluk sola pemali ladat dan pantangan (orang Toraja) serta ) diada'- o dibiasaladat dan kebiasaan (orang Mandar).

Lebih lanjut, bagian ini menfokuskan pada uraian dari beberapa subjek penelitian dan informan yang diwawancarai. Dari sekian banyak pertanyaan yang diajukan intinya adalah untuk menjawab permasalahan, latar belakang apa sehingga Mandar menggagap penting identitasnya? Apakah jika pola

budaya sebagai cerminan kehidupan sehari-harinya diusik, maka pengupayaan identitas menjadi solusi terbaik untuk menetralisir kondisi yang tidak menyenangkan suatu kelompok etnik?, hal ini akan dijawab dalam uraian berikut:

#### 1. Pendekatan Reaktif (Sejarah Internal).

Pendekatan sejarah menjadi salah satu faktor yang dapat digunakan untuk membahas keberadaan suatu kelompok etnik. Menurut pendekatan ini, etnisitas dapat dikonstruksi sebagai elemen penting ketika didorong oleh keinginan yang sangat kuat dari suatu kelompok etnik untuk lepas dari kondisi-kondisi yang kurang menguntungkan karena latar belakang sejarah kelompok etnik tersebut.

Kelompok etnik itu muncul di permukaan dengan membawa bendera kebesaran etniknya, biasanya kebesaran etnik tersebut dimunculkan sebagai upaya memperkenalkan kemegahan etnik dan bahkan wilayahnya. Posisi inferior yang dirasakan dapat menyebabkan suatu etnik merasa terjajah (kolonial) di wilayah mereka sendiri. Perasaan etnik yang demikian oleh Michael Hechter dinamakan sebagai kolonialisme internal.<sup>2</sup> Pemahaman atas pandangan kolonialisme itu, sangat membantu penulis dalam

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ciri terjadinya kolonialisme internal adalah adanya administrative distictiveness, cultural superiority, and uneven regional economic development. Teori ini pertama kali digunakan dalam menganalisis ketinggalan ekonomi Skontlandia dan Wales dari wilayah utama Inggris sehingga ini menimbulkan disparitas antara pusat dan periferi. Teori ini terkenal lewat karya Michael Hechter, "Internal Colonialism (1974): The Celtic Fringe in British National Development, dapat dibaca dalam http:www.eh.net/xiiicongres/cd/papers/27 lordchi 201.pdf.

menganalisis posisi Mandar di tengah-tengah interaksinya dengan kelompok etnik lain seperti Bugis, Makassar dan Toraja. Interaksi itu menggambarkan kedudukan etnik yang satu dengan yang lain.

Mandar adalah sebuah nama kelompok etnik yang dari sumber sejarah Sulawesi Selatan "Lagaligo" menempatkan posisinya sebagai etnik yang sejajar dengan yang lain. Di pantai barat Sulawesi Selatan, sepanjang selat Makassar sebelah utara di situlah bermukim To-Mandar (orang Mandar). Orang Bugis menamakan orang Mandar dengan "Menre", dan orang Makassar menamakan "Mandara". Masyarakat Mandar pada awalnya merupakan masyarakat yang terbentuk di dalam konfederasi kerajaan Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu. Posisi Mandar sebagai persekutuan 14 kerajan ini menjadi sangat disegani baik kawan maupun lawan, sehingga salah satu usaha yang dilakukan oleh pemerintah Belanda saat itu untuk menghancurkan Mandar adalah dengan memecah belah Mandar.

Etnik Mandar telah banyak mengalami kerugian sejak zaman kolonial. Akibat situasi kolonialisme Belanda, otonomi raja-raja di Mandar dibatasi bahkan ada kecendrungan dihilangkan. Hal itu terlihat dari kebijakan pemerintah kolonial Belanda yang tidak memberikan peran penting bagi etnik Mandar dalam mengambil keputusan politik di wilayahnya.

Untuk memperjelas uraian tersebut, diwawancarai intelektual yang bernama Saharuddin L. Beliau memperoleh gelar doktornya dalam bidang hukum adat, dan sekaligus sebagai bangsawan Mandar yang banyak

melibatkan diri dalam mengoleksi dokumentasi sejarah Mandar. Dari koleksi-koleksinya tersebut beliau banyak mengetahui perjalanan sejarah Mandar. Ditemui dikediamannya, beliau memperlihatkan literatur-literatur tentang Mandar yang disimpan dalam perpustakaan pribadinya. Ketika ditanyakan tentang kolonialisme internal bagi etnik Mandar, dengan secara rinci beliau kemudian menuturkannya:

Adalah sesuatu yang merugikan bagi raja-raja di Mandar, karena menyatukan 14 kerajaan menjadi satu wilayah afdeling membuat pemahaman yang salah atas Sipamandar. Belanda mengartikan Sipamandar adalah menyatukan Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu hanya sebagai satu kesatuan wilayah saja tapi tidak memikirkan bahwa ada raja yang tidak bisa tunduk atas raja yang lainnya.

Tapi Belanda memiliki cara yang baik untuk memecam belah dan meredam kegelisahan raja-raja di Mandar itu. *Afdeling* Mandar itu tidak boleh dipimpin oleh orang Mandar, tapi harus dari pemerintah Belanda yang piawai dalam bidang pemerintahan, dan raja-raja di wilayah Mandar harus tunduk kepadanya" (wawancara, Mei 2005).

(Intlektual/bangsawan Mandar)

Lebih lanjut dikatakan, sebenarnya Belanda melirik Mandar karena Mandar memiliki banyak potensi sumber daya alam. Terutama di sekitar wilayah Mamuju dan Polmas dulu, Majene dijadikan pusat pemerintahan. Belanda memecah belah dari afdeling ke onder afdeling, yaitu onder afdeling Polewali, onder afdeling Mamasa, onder afdeling Majene dan onder afdeling Mamuju. Hal itu menurut Belanda untuk mengurangi sentralisasi, sehingga wilayah afdeling dipecah kembali dan kepemimpinannya masih dipegang oleh pemerintah Belanda yang disebut dengan asisten Controleur.

Sebelum terjadi pembentukan afdeling, kerajaan-kerajaan di Mandar ada yang melakukan perlawanan kepada kolonialisme Belanda, ada pula membantu kerajaan lain melawan Belanda. Misalnya perang antara kerajaan Gowa dibawah pimpinan I Malombassi Sultan Hasanuddin melawan Cornelis Speelman (Panglima perang Belanda), bala tentara dari kerajaan-kerajaan Mandar (Pitu Ba'bana Binanga) tercatat mengirimkan sejumlah armada dipimpin langsung oleh Raja Balanipa ke-9 I Daeng Mallari Tomatindo di Buttu Todepara. Armada raja-raja Mandar ini bermarkas di pulau Salemo dan semua pasukan yang berangkat dari tanah Mandar (tidak kurang 240 orang), semuanya gugur dalam pertempuran paling dasyat di Galesong, termasuk raja Balanipa I Tomatindo di Buttu. Menurut catatan sejarah, hanya ada seorang anak kecil yang berusia 12 tahun yang hidup dan ternyata adalah putera Tomatindo di Buttu <sup>3</sup>.

Sejarah perang Galesong itu juga mencatat, adanya armada kedua dari kerajaan Pitu Ba'bana Binanga yang baru tiba setelah seluruh armada pertama hancur. Mereka ini tidak mau menyerah, tapi juga tidak kembali ke Mandar. Bahkan mereka menjadi armada yang dianggap paling mengganggu armada Belanda di laut. Seorang putera Maradia pamboang Daeng Tutolo Tomatindo di bata yang bernama Caco, Pakkarapung yang menjadi raja di Pamboang pada waktu ditangkap oleh pemerintah Belanda

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. Syaiful Sinrang, 'Mengenal Mandar Sekilas Lintas", Yayasan Kebudayaan Mandar Rewara Rio, Ujung Pandang, 1994, hal 76.

lalu dibawa ke Makassar dan dieksekusi dengan sangat sadis di Benteng Ujung Pandang (Sinrang, 1994:82).

Catatan sejarah itu menunjukkan bahwa kerajaan-kerajaan dari Mandar pada awalnya menjadi sekutu raja Gowa melawan Belanda dan sampai raja Gowa dikalahkan, raja-raja dan rakyat Mandar sendiri menghadapi langsung serangan tentara Belanda. Perjanjian Bungaya oleh raja-raja di Mandar dianggap tidak mengikat. Catatan sejarah juga menyebutkan, sejak kekalahan kerajaan Gowa (1667), Belanda berambisi menguasai secara defakto seluruh kerajaan di Sulawesi Selatan termasuk di Mandar.

Untuk memperjelas uraian di atas, penulis mewawancarai kembali sejarahwan Mandar, Darmawan R. Tujuan dari wawancara ini adalah untuk melengkapi (memperkaya) informasi sejarah kekalahan kerajaan di Mandar. Beliau merasa bahwa kemenangan Belanda atas Mandar tidak akan mudah jika tidak ada bantuan dari kerajaan Bone, karena itu Bone dianggap teman yang berkhianat. Dengan penuh kehatian-hatian beliau mengatakan:

"Waktu kerajaan Gowa kalah, Belanda semakin mengatur siasat. Melaui perundingan, Belanda mengirimkan utusannya dari kerajaan Bone yang meminta agar dilakukan upaya damai dan tidak saling berperang. Saat itu, raja Balanipa Tomatindo di langgana tidak mau menerima ajakan tersebut. Kondisi itu dimanfaatkan Belanda untuk melumpuhkan Mandar, dengan melakukan penyerangan ke kerajaan Mandar dan memanfaatkan tentara kerajaan Bone. Kerajaan Bone akhirnya menjadi lawan dan menyerang Mandar. Peristiwa ini terjadi sekitar 1669, Mandar diserang oleh Belanda bersama sama kerajaan Bone, saat itu di Mandar tampil salah satu bangsawan yang bernama Daeng Risolo

yang memimpin langsung pertempuran dan sedikitpun tidak takut atas dua kekuatan yang ada. Karena Belanda memiliki target menguasai tanah Mandar, maka Belanda melakukan penyerangan ke Mandar dengan kekuatan yang besar. Sehingga tahun 1673, Mandar dikalahkan oleh Belanda dengan bantuan raja Bone Aru Palakka". (wawancara, 23 Agustus 2005)

(Int/Sejarahwan Mandar)

Walaupun Mandar dapat dikalahkan oleh Belanda, tetapi kerajaan-kerajaan di Mandar tidak selalu mengikuti aturan Belanda. Hal itu dibuktikan dengan tidak dipatuhinya beberapa perjanjian yang ditandatangani secara bilateral antara Belanda dengan kerajaa-kerajaan di Mandar. Perjanjian perdamaian yang ditandatangani (misalnya Banggaische Tractaat 1674, perjanjian antara Tappalang/Mamuju dengan Belanda 1892) oleh kerajaan-kerajaan di Mandar lebih didorong oleh pertimbangan untuk menjaga kedamaian rakyat di samping karena perjanjian bilateral tersebut tidak merupakan pemberian kekuasaan pemerintah dari raja kepada Belanda. Hal itu yang banyak menyebabkan pemberontakan terutama kalau Belanda berusaha mencampuri urusan pemerintahan raja atau ada tindakan dan perilaku Belanda yang merugikan rakyat.

Berdasarkan fakta sejarah di atas, dapat dikatakan bahwa etnik Mandar ditepatkan sebuah etnik yang tersubordinasi dari Belanda dan Bone. Kerajaan-kerajaan Mandar, karena kurang mematuhi perjanjian dengan pemerintah Belanda sehingga sangat dikontrol. Disatu pihak, kerajaan Mandar jika tetap eksis harus mematuhi perjanjian Belanda, di lain pihak

karena kepemihakan kerajaan Bone ke Belanda menyebabkan Mandar harus pula membantu Bone dalam tenaga perang. Kecendrungan etnik Mandar yang dikuasai dari pihak tersebut akhirnya membuahkan pikiran untuk menyatukan kembali menjadi negeri Sipamandar.

Dalam pemahaman yang demikian, penulis menyimpulkan bahwa ide menjadi negeri "Sipamandar" adalah sebagai alat penguat kembali identitas Mandar. Walaupun dalam hal ini, kenyataan sejarah menunjukkan bahwa Mandar di bawah kolonialisme Belanda. Kedudukan demikian sekian lama membuat sebagian masyarakat Mandar menginginkan kembali teritorialisasi wilayah, akan tetapi hal seperti itu hanya muncul dalam alam pikirannya saja, belum dapat terrealisasikan. Pemikiran demikian oleh Anderson disebut dengan imagine communiti (1991), yaitu gagasan tentang nasionalisme, kemunculan rasa kebangsaan dalam suatu masyarakat yang tidak memerlukan hubungan tatap muka antar anggotanya, tetapi dapat lahir melaui proses imajinasi.

Lebih lanjut, Anderson memandang bahwa bangsa adalah komunitas imajinatif yang mengisi kekosongan. Hal itu terjadi akibat kemunduran agama kosmik dan juga kemunduran kerajaan-kerajaan pada saat konsepsi baru tentang waktu dan memungkinkan untuk berimajinasi tentang bangsa-bangsa yang bergerak dalam waktu linier (Hobsbawn dan Ranger 1983; Anderson 1991). Kenyataan seperti ini, setidaknya merupakan realitas yang dijalani

etnik Mandar, setelah mengalami kekalahan yang telak dari Belanda dan kerajaan Bone, sulit untuk memiliki kerajaan lagi.

#### 2. Perspektif Kompetitif

Seperti uraian sebelumnya, pengukuhan kembali etnik sebagai sebuah identitas tidaklah muncul seketika. Pemikiran ini ada ketika posisi etnik berada dalam situasi yang tidak menguntungkan. Hal ini dapat dipahami bahwa kasus seperti dapat dibidik melalui perspektif kompetitif. Perspektif ini memandang bahwa pengukuhan identitas etnik muncul disebabkan adanya persaingan di antara kelompok-kelompok etnik yang akhirnya menimbulkan implikasi yang berbeda-beda. Selain itu, kemunculan etnisitas adalah suatu fungsi dari perubahan ciri struktural pada komunitas dan persaingan serta lingkungan sosial politik dalam suatu negara. Proses modernisasi khusus menciptakan lingkungan yang mendukung keaktifan dan kelestarian identitas etnik serta meningkatkan solidaritas etnik melalui konstruksi etnik dengan saluran politik tertentu.

Berpijak pada pemikiran di atas, maka penulis menggunakan perspektif ini dalam memahami fenomena pengukuhan etnik di Mandar. Dalam disertasi ini secara internal ditemukan, bahwa pengukuhan identitas etnik tersebut sebagai salah satu indikator atas kesuksesan dan kegagalan pemerintahan orde baru. Keinginan etnik Mandar untuk disejajarkan dengan etnik lain di Sulawesi Selatan selain menjadi keberhasilan Mandar untuk

melepaskan diri dari etnik dominan, sekaligus sebagai kegagalan pemerintah provinsi dalam menjalankan roda pemerintahannya. Tuntutan etnik Mandar agar mendapat kesempatan berkuasa telah mengekspresikan perluasan kesempatannya, karena etnik Mandar menganggap sekian lama berada di bawah bayang-bayang keagungan etnik lain, sehingga tuntutannya harus mendapat perhatian penuh dari pemerintah.

Kesempatan untuk menempatkan etnik Mandar lepas dari sentralisasi provinsi Sulawesi Selatan, mengispirasikan etnik tersebut mengubah ketergantungan. Hal itu merupakan reaksi yang wajar dari etnik Mandar, karena arus reformasi politik mengubah etniknya menjadi lebih dinamis dan terbuka, sehingga dengan kemandirian lokal diharapkan ketergantungannya berkurang. Untuk mengurangi provinsi Sulawesi Selatan terhadap ketergantungan tersebut, maka diwujudkan dengan mengekspresikan pengukuhan identitas melalui penguatan pembentukan provinsi Sulawesi Barat berdasarkan prinsip-prinsip desentralisasi dan otonomi daerah.

Ada tujuh pertimbangan pembentukan provinsi yang dapat disimpulkan dari beberapa informan (Mulyadi, 2001:102-103; Kambo, 2002: 82), yaitu:

 Pertimbangan administrasi pemerintahan, yakni bahwa pemekaran wilayah Sulawesi Barat diharapkan dapat memberi kemudahan baru dengan didekatkannya pusat kegiatan pemerintahan. Dengan demikian maka keputusan yang penting dalam administrasi pemerintahan akan dapat diselesaikan dalam waktu yang singkat.

- 2). Pertimbangan ekonomi yaitu dengan adanya wilayah administrasi baru diharapkan akan mampu berperan dalam mengerakkan pertumbuhan ekonomi, menarik investasi yang dapat menyerap tenaga kerja guna meningkatkan pendapatan dan kesejahteraan masyarakat.
- 3). Pertimbangan sosial yaitu adanya isolasi dan keterbelakangan akibat jauhnya daerah-daerah tertentu dari jangkauan perhatian pusat pemerintahan yang dapat dipecahkan melalui keberadaan dan peran serta wilayah yang perlu dilengkapi dengan sarana dan prasarana yang memadai.
  - 4). Pertimbangan politik yaitu sebagai eksistensi suatu daerah/wilayah yang dapat memiliki arti secara politis jika terdapat perpaduan antara geografis, penduduk, sumber daya alam dan pemerintahan, memungkinkan dibentuknya suatu daerah otonom yaitu daerah dengan pemerintahan sendiri dan adanya wakil rakyat di legislatif maupun eksekutif untuk mengatur pemerintahan daerah.
  - 5) Pertimbangan pertahanan dan keamanan. Mandar sebagai daerah masih sangat jarang jumlah penduduknya, kawasan itu memerlukan kehadiran yang lebih banyak jumlah penduduk dalam rangka mengimplementasikan sistem pertahanan dan keamanan rakyat semesta. Dengan jumlah penduduk yang lebih besar sampai jumlah tertentu diharapkan dicapai potensi pertahanan dan keamanan

swakarsa dan terpadu yang lebih baik dalam konteks penegakan dan persatuan bangsa.

- 6) Pertimbangan masa depan bahwa sebagai provinsi Sulawesi Barat dan berada dalam kawasan Timur Indonesia, diperkirakan akan mengalami perkembangan yang pesat pada masa yang akan datang. Menurut informasi dari para penggagas konstruksi etnik, hal itu dapat dirasakan bila ada kemauan politik yang kuat dari pemerintah pusat yang akan memberi perhatian yang besar pada provinsi Sulawesi Barat
- 7) Pertimbangan Budaya, bahwa nilai budaya yang dimiliki oleh etnik Mandar, tidak jauh berbeda dengan nilai budaya dan berakar di Sulawesi Selatan. Misalnya "siri" yang memiliki nilai budaya positif, yang dapat diterapkan dalam kepemimpinan seperti nilai kejujuran, keikhlasan dan pengabdian/kecintaan pada tanah/negeri serta rakyat<sup>4</sup>.

Selain pertimbangan tersebut, hal yang paling mendasar secara yuridis atas pembentukan provinsi tersebut Undang-Undang No. 22 tahun 1999 (sebelum direvisi menjadi UU No 32 tahun 2004). Undang-undang tersebut mengisyaratkan asas desentralisasi dilaksanakan dengan maksud untuk mengatur dan mengurus kepentingan masyarakat setempat menurut prakarsa sendiri berdasarkan aspirasi masyarakat (Bab III pasal 4 ayat 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Seperti yang disimpulkan oleh Mulyadi, dalam Tesis "Gerakan Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat, 2001, juga dapat dilihat dalam Gustiana A Kambo, Tesis "Perjuangan Eks Afdeling Mandar Dalam Proses Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat, 2002.

Selanjutnya pasal 5 ayat 1 "Daerah dibentuk berdasarkan pertimbangan kemampuan ekonomi, potensi daerah, sosial, budaya, sosial politik, jumlah penduduk, luas daerah dan pertimbangan lain yang memungkinkan terselenggaranya otonomi daerah. Sedang pada pasal 6 ayat 2 ditetapkan bahwa daerah dapat dimekarkan menjadi lebih dari satu derah. Terakhir dengan pertimbangan rasional daerah. yaitu daerah dapat menyelenggarakan otonomi melalui penghapusan atau penggabungan dengan daerah yang lain. Dengan adanya Undang-undang Otonomi Daerah tersebut, bagi etnik Mandar, merupakan kesempatan dan peluang yang dibukakan oleh pemerintah, untuk mewujudkan keinginannya dalam usaha melepaskan dari marginalisasi di Sulawesi Selatan.

Seperti yang telah diuraikan di atas, disimpulkan bahwa terdapat dua pilar dalam membangun menemukan kembali (*re-invention*) elemen identitas Mandar dalam pembentukan provinsi. Kedua pilar tersebut beriringan dalam membangun kesadaran komunitas etnik Mandar. Aspek kesejarahan atas kejayaan konfederasi kerajaan Mandar sebagai pilar pertama mengarungi wilayah pemikiran dasar elite. Pemisahan diri sebagai pilar kedua membangun kesadaran bahwa dengan otonomi, maka masa depan Sulawesi Barat akan lebih baik. Konotasi sejarah dan yang kemudian dikolaborasikan dan atau dimobilisasi oleh aktor (elite) dengan aspek politik, ekonomi dan sosial budaya sebagai tujuan otonomi menjadi bahan sumber-sumber diskriminasi yang dirasakan oleh etnik komunitas Mandar.

Ada dua hal utama yang dianggap menempatkan Mandar pada posisi yang tidak menguntungkan, yaitu *pertama*, dominasi politik etnik mayoritas; dan *kedua*, kesenjangan pembangunan. Dalam hal yang disebutkan pertama, lebih menitikberatkan pada usaha membatasi ruang gerak dalam memperoleh kekuasaan. Sedangkan dalam hal yang disebut kedua, menekankan pada kesenjangan pembangunan fisik terutama pembangunan infrastruktur, yang akhirnya dirasakan sebagai model kebijakan yang menguntungkan elite politik perkotaan, dan mengakibatkan meluasnya ketimpangan hubungan pusat dan daerah. Selanjutnya, uraian tersebut dijelaskan berdasarkan realitas di lapangan.

#### 2.1. Dominasi Politik Etnik Mayoritas.

Konfederasi Mandar yang diubah oleh kolonialime Belanda menjadi afdeling Mandar (Swatantra Mandar) menimbulkan masalah. Salah satu masalah adalah kontrol yang terlalu kuat Belanda pada daerah itu. Setelah kemerdekaan, pemerintah pusat mengambil alih tugas kolonialisme Belanda. Saat itu sekelompok pejuang menggagas ide untuk menjadikan afdeling Mandar sebagai provinsi tersendiri dengan menitikberatkan pada kejayaan Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu.

Pada tahun 1959, berdasarkan Undang-undang 29 pemerintah pusat kemudian memekarkan *afdeling* Mandar menjadi tiga kabupaten yaitu Polmas, Majene dan Mamuju. Ketiga kabupaten itulah yang kemudian

sampai era reformasi bertahan. Selama masa orde lama, daerah ini banyak mengalami permasalahan. Permasalahan yang dialami oleh daerah itu kemudian disimbolkan oleh sebagian subjek penelitian dengan kalimat yang sederhana, yaitu:

"Ibarat penjajah baru saja, padahal kita telah merdeka".

Kalimat itu mengandung banyak makna, selintas memperlihatkan adanya rasa ketidakpuasan kepada suatu sistem, karena kebebasan kemerdekaan yang diperoleh ternyata belum dirasakan secara nyata. Dari hasil wawancara dari beberapa (aktor) elite yang sering menyebutkan kata tersebut, dimakna kalimat di atas dengan tiga kategori:

Pertama, telah terjadi suatu sistem pemerintahan yang dilaksanakan dengan memisahkan kekuasaan politik dan nilai (moral). Akibat dari dijalankannya pemerintahan sentralisasi, sehingga pemerintah daerah kurang leluasa mengambil inisiatif yang sesuai dengan aspirasi dan kebutuhan masyarakat setempat.

Kedua, bahwa pelaksanaan pembangunan tidak hanya untuk pemerintah pusat saja, tetapi juga harus menyebar dan merata sampai ke daerah yang terpencil. Sebab daerah pun ingin berkembang, jangan ada satu etnik atau golongan tertentu yang dianggap perwakilan yang terbaik dari seluruh komponen etnik yang heterogen.

Ketiga, kehendak untuk menikmati hasil kemerdekaan oleh daerah, terutama dalam bentuk kemandirian jangan dianggap sebagai kehendak

untuk memisahkan diri, karena hal itu tidak sama dengan separatisme tetapi sebagai bentuk pembelajaran daerah agar mampu mengambil keputusan yang terbaik bagi daerahnya.

Beberapa dekade setelah orde baru, dinamika politik lokal di Sulawesi Selatan memasuki permainan politik yang sangat kental dan kuat. Permainan politik itu memberi pemahaman dan kesan yang mendalam akan adanya marginalisasi secara politik bagi etnik Mandar yang dilakukan oleh kekuatan etnik-etnik di luar Mandar. Asumsi yang berkembang, dan mungkin bukan suatu kesengajaan, bahwa para pemegang kekuasaan politik lokal memandang faktor etnisitas bukan menjadi dasar yang harus diperhitungkan dalam mengimplementasikan kearifan-kearifan politik di Sulawesi Selatan. Tetapi realitas sosial yang berkembang menceminkan dengan jelas adanya faktor etnisitas. Dalam hal ini, etnisitas menjadi alat pembeda sekaligus pemisah antara etnik Mandar dengan etnik lain, uraian ini sejalan dengan pemikiran Morell (2002: 20), dianggap sebagai persaingan etnik yang sangat membahayakan, karena adanya pemahaman etnik Mandar sebagai subgroup dari etnik Bugis.

## (1) Pemahaman Marginalisasi Etnik Mandar

Dalam pendekatan konstruktivis etnik (dalam hal ini intrumentalis menjadi bagian konstruktivis), khususnya dalam disertasi ini, ditemukan bahwa etnisitas dijadikan sebagai alat yang membantu individu atau

kelompok terutama elite atau kelompok untuk memperoleh kekuasaan. Hal itu dapat berlangsung saat kelompok minoritas tersebut berada pada posisi extremely poor dan/atau powerless sehingga membutuhkan suatu privileged, individu-individu dalam kelompok tersebut berupaya mencapai kedudukan etnik yang lebih tinggi. Dapat disimpulkan bahwa etnisitas merupakan reaksi terhadap kondisi atau perlakuan pilih kasih dan ketidakadilan.

Berpijak dari pemikiran di atas, wajar jika isu etnisitas kemudian dimunculkan, karena adanya kompetisi (persaingan) politik yang tidak adil, diskriminimasi, dan/atau pembedaan etnik, dengan etnik yang Pembedaan itu biasanya berasal dari etnik mayoritas dan dominan terhadap etnik minoritas. Hal ini biasanya dengan melakukan tekanan situasi, dan juga etniknya. Persepsi ini kemudian defensif dari kelompok menerjemahkan pembedaan antara "kita" (we) dan "mereka" (they). Dalam konteks demikian, menurut Ashley (1998:259) keterikatan etnik menjadi sangat penting di saat kelompok etnik bersaing memperoleh kekuasaan, dalam situasi yang sama, keterikatan itu akan luntur jika ada timbul perasaan pilih kasih dalam situasi hubungan etnik. Dalam hal ini konstruksi identitas etnik menjadi kebutuhan utama untuk melepaskan tekanan-tekanan politik etnik.

Pada uraian berikut akan disajikan hasil wawancara penulis dengan Ahmad Dj, yang merasakan adanya marginalisasi di Sulawesi Selatan. Pemahamannya diterjemahkan ketika akan memilih wakil-wakil utusan

227

Sulawesi Selatan duduk di MPR dan DPR. Apa yang diutarakan merupakan fenomena yang pernah dirasakan. Beliau adalah salah satu anggota partai politik yang diprediksikan akan masuk dalam jajaran wakil rakyat di DPRD, tetapi mengalami kegagalan, beliau tidak bisa duduk di lembaga perwakilan karena tidak dipilih partainya. Hal ini terkait adanya orang luar (satu partai) yang mewakili daerah Mandar sehingga menggeser kedudukannya untuk dipilih.

Kekecewaan yang dialami elite ini terjadi saat pemilihan anggota DPRD periode 1997, saat itu orang Mandar yang dipercayakan duduk mewakili komunitas Mandar hanya satu orang, yaitu Husni Dj, seorang sastrawan Mandar yang karyanya banyak menyoroti masalah-masalah sosial politik. Sebagai seorang sastrawan, beliau dianggap berhasil mempengaruhi kepemimpinan partainya sehingga dipilih sebagai salah seorang yang mewakili komunitas Mandar.

Lebih lanjut Ahmad Dj menuturkan:

"Mandar sebagai komunitas masyarakat, mengalami kehilangan kebanggaan dirinya sebagai kawasan yang dulu diperhitungkan. Ini dapat dilihat di saat penempatkan wakil-wakil kita di MPR. Sebelum pemekaran, dari tiga kabupaten untuk DPR pusat vang berasal dari Mandar tidak ada sama sekali, putera daerah Mandar tidak bisa mewakili daerahnya. Kalau hal seperti itu, terus wakil-wakil kita di Sul-sel berlangsung bagaimana memperjuangkan aspirasi rakyat dengan baik, sedangkan mereka tidak mengenal lebih jauh daerah yang diwakilinya seperti daerah Mandar, yang terpilih adalah mereka-mereka yang dominan, ratarata orang Bugis" (wawancaram, 3 Juni 2005).

(Int/Fungsionaris Parpol)

Tokoh yang dimaksud duduk di dewan saat itu adalah Prof. Dr. Askin, SH dari PAN mewakili derah Mamuju, Noer Namry Nur dari PPP (P3) yang mewakili daerah Majene dan Nurdin Halid dari Golkar mewakili daerah Polmas. Mereka adalah etnik Bugis yang ditempatkan dan dipilih untuk mewakili ketiga kabupaten tersebut, sementara lebih ironis lagi di MPR ada utusan golongan akan tetapi selama ini tidak ada utusan golongan untuk Sulawesi Selatan yang berasal dari etnik Mandar.

Pernyataan tersebut mendapat dukungan dari elite intelektual politik yang sering mengamati perkembangan politik di Sulawesi Selatan, sebagai seorang ilmuwan beliau melihat ada keinginan partai tertentu berkuasa di daerah ini, dengan menempatkan orang-orang penting sebagai wakil rakyat dari daerah Mandar, diharapkan akan mendapat dukungan kuat dari masyarakat, sehingga kepemimpinannya di Sulawesi Selatan tidak tergeser. Penuturan M Saad sebagai berikut:

"Di daerah Sulawesi Selatan terdapat empat etnik yang mendiaminya, Bugis sebagai mayoritas lalu Makassar, Mandar dan Toraja. Akan tetapi presentase yag duduk di DPRD tidak mewakili keempat suku tersebut. Dominasi etnis Bugis dan diskriminasi alokasi keterwakilan politik terjadi., hal itu juga dirasakan atas wilayah. Latar belakang dominasi ini membuat masyarakat Sulawesi Barat menganggap kurangnya distribusi kekuasaan politik lokal dan nasional. Misalnya, untuk perwakilan politik golongan, DPRD propinsi tidak memikirkan hal itu. Utusan daerah lebih banyak terwakili oleh satu etnik saja. Bagamana bisa kita berdiam diri saja kalau terus menerus diperlakukan seperti ini. Wajar bila kita juga ingin memiliki wakil untuk etnik kita yang

setidaknya lebih tahu banyak pada kondisi dan mengenal Mandar sepenuhnya<sup>5</sup> (wawancara, 2 September 2005).

(Unsur Intelektual Politik)

Pendapat yang sama juga dilontarkan oleh salah seorang fungsionaris partai yang dulunya menjadi salah satu anggota partai Golkar, apa yang dialami sebagian rekan-rekannya, ternyata telah dirasakannya pula di saat dia harus dipilih mewakili Polmas dalam Rapat Kerja Nasional Partai Golkar, tiba tiba harus digantikan dengan orang lain, dengan alasan untuk regenerasi partai, penunjukkan diserahkan ketua partai. Mengisahkan apa yang pernah dialaminya, diakhir wawancara dengan hati-hati beliau menuturkan:

" Ketidakadilan politik sangat jelas di daerah ini, secara kasat mata kekuatan sosial politik di Sulawesi Selatan berbasis dan mayoritas partai Golkar. Mungkin karena di beberapa kabupaten juga berbasis sama, maka mayoritas ini kurang memperdulikan aspirasi ketiga kabupaten Polmas, Majene dan Mamuju. Dalam gerakan perjuangan pembentukan propinsi dilakukan oleh kekuatan politik lain di daerah ini, setelah ada sedikit harapan perjuangan tersebut mendukung dan ini saya rasa untuk Partai Golkar kemudian memperluas basis kekuatannya, dukungan Golkar ada setelah kita memulai untuk mengenalkan bahwa Mandar tidak ditempatkan pada kelas di bawah etnik lain di Sulawesi Selatan. Mereka awalnya curiga dengan apa yang akan kita lakukan, mereka takut nantinya kekuatannya pecah karena di Mandar partai ini mengalami perpecahan pada anggotanya, dan mungkin itu menjadi alat mereka harus lebih berhati-hati" (wawancara,14 September 2005).

(Fungsionaris Partai Politik)

Dalam kaitannya dengan data yang dikemukakan oleh informan tersebut, untuk lebih jelasnya tentang anggota DPRD, penulis lampirkan nama-nama anggota DPRD dan asal etniknya pada periode gubernur Zainal B. Palaguna dan Amin Syam.

Wacana marginalisasi itu memang telah menjadi bagian dalam pemikiran orang-orang Mandar. Ada satu peristiwa yang akhirnya dapat menjadi pembelajaran penting bagi orang Mandar bahwa mereka selalu diposisikan pada kelas di bawah etnik yang lain. Peristiwa yang hingga kini dijadikan momen sejarah, bahwa Mandar tidak layak untuk dijadikan orang nomor satu untuk memimpin Sulawesi Selatan.

Sejarah mencatat, saat pemilihan gubernur Sulawesi Selatan tahun 1992, ada dua calon unggulan dari Mandar yaitu Basri Hasanuddin dan Baharuddin Lopa, disejajarkan dengan calon lain yang kebetulan dari etnik Bugis, yaitu Zainal Basri Palaguna. Sebagai mantan Rektor Unhas, Basri Hasanuddin menempatkan dirinya sebagai intelektual yang merasakan ada persaingan yang kurang sehat dalam pemilihan tersebut.

Baharuddin Lopa sebagai calon yang terjaring dari banyak usulan berbagai orgaisasi kemasyarakatan baik dari Mandar maupun dari Makassar, dengan berbesar hati dan penuh kesatria mengundurkan diri sehari sebelum pemilihan. Beliau merasa ada praktek rekayasa yang kental dalam pemilihan tersebut, karena dirasakan demikian maka akhirnya beliau memilih untuk tidak ikut bertarung kembali. Peristiwa itu, setidaknya memberi pengaruh psikologis bagi etnik Mandar, karena Baharuddin Lopa adalah tokoh Mandar yang sangat disegani dan kebanggaan bagi mereka, dan tidak sedikit jasanya bagi Sulawesi Selatan tapi tidak diperkenankan untuk memimpin. Hal itu

membuktikan bahwa bagaimanapun piawainya seorang Mandar, akan sulit untuk bisa besar dan eksis di wilayah lain, terutama di Sulawesi Selatan.<sup>6</sup>

Hal senada diungkapkan oleh Husni Dj, unsur fungsionaris parpol yang saat itu menjadi anggota DPRD, dan menyaksikan peristiwa yang bersejarah tersebut. Dikatakannya:

"Jika dilihat selama ini presentasi untuk duduk menjadi orang nomor satu di Sulawesi Selatan belum pernah diduduki oleh orang Mandar ataupun Toraja. Kedudukan sebagai gubernur seolah-olah menjadi angan saja. Di tahun 1992 pernah terjadi dimana putera Mandar masuk menjadi kandidat Gubernur vaitu Baharuddin Lopa dan Basri Hasanuddin yang saat itu bersaing dengan Zainal Basri yang beretnis Bugis. Dengan trik-trik politik elite lokal menyebabkan salah satu dari putera Mandar mundur dan Sulawesi Selatan kembali dipimpin oleh etnis Bugis. Ini bukti bahwa etnis Mandar kurang diikutsertakan dalam pemerintahan, iika dilihat dari kemampuan kedua putera Mandar tersebut mereka dapat dianggap sebagai putera daerah yang handal dan profesional dan kalau berani bertarung, kalau kita seandainya dipimpin seorang Bararuddin Lopa, yang kita kenal sangat jujur, sederhana mungkin di Sulawesi Selatan tidak terjadi diskriminasi etnik seperti ini, karena saya kenal betul beliau, sangat mencintai rakvat.

Pernah saya ke Majene, saat beliau masih memimpin Kejaksaan, beliau mengunjungi masyarakat kecil para nelayan di pesisir pantai, bersilaturahmi dan mendengarkan segala keluh kesah para nelayan tersebut. Saya merasa beliaulah figur yang baik, dan memang tipe pemimpin yang cinta rakyat" (wawancara, 20 September, 2005).

(Fungsionaris Parpol)

Selain pemilihan gubernur yang dapat diidentifikasi sebagai ketidakberdayaan etnik Mandar, peristiwa lain yang muncul dengan tema

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Seperti diuraikan dalam makalah Armin Arsyad,, yang berjudul "Kepemimpinan, Budaya Politik Nasional dan Lokal, disampaikan dalam diskusi panel dalam rangka memperingati Dinatalis, Fisip Unhas ke 44, tahun 2005.

yang sama juga dirasakan saat pemilihan Kakanwil Departemen Agama di Sulawesi Selatan. Saat itu, salah satu dari etnik Mandar terpilih menjadi Kakanwil, yaitu Drs. H. Abd. Rahman Halim, tetapi sampai pada batas waktu pengangkatan dan pelantikannya belum juga dilaksanakan yang akhirnya terkatung-katung, ada kesan calon itu kurang direstui oleh gubernur saat itu. Akhirnya Kakawil Depag Sulawesi Selatan dilantik oleh Menteri agama di Jakata, setelah itu beliau memangku jabatan hanya sekitar 9 bulan saja, yang kemudian dicopot dan digantikan dengan orang yang sebelumnya menjadi rival Rahman Halim dalam jabatan tersebut.

Penggantian Kakanwil Depag, terlepas dari aspek yuridis maupun prosedur, peristiwa itu setidaknya kembali menghamtam etnik Mandar pada kondisi yang tidak menguntungkan. Hal itu menimbulkan kesan bahwa Mandar tidak akan dapat tempat dalam jabatan-jabatan politik di Sulawesi Selatan. Kondisi itu merupakan sesuatu yang wajar jika kemudian diangkat menjadi opini publik sebagian masyarakat, akhirnya menimbulkan reaksi yang keras dari beberapa organisasi pemuda dan masyarakat Mandar dengan melakukan unjuk rasa di DPRD propinsi Sulawesi Selatan dan di kantor gubernur saat itu.

Perlakuan tidak adil kembali ditegaskan Hadjar M, sebagai pelaku konstruksi, beliau sempat mengamati peristiwa tersebut menurutnya:

"Sebagian peristiwa-peristiwa tersebut menunjukkan adanya realitas politik, bahwa kalau kita terus-menerus masih berharap untuk diberikan kursi seperti posisi dan jabatan yang baik ataupun

gubernur, maka jangan harap kita ini orang Mandar dapat memperolehnya di Sul-Sel. Suatu harapan yang nihil, dan kita tidak akan bisa lepas dari ketertinggalan. Jadi, memang seharusnya kita membuat kursi sendiri, buat propinsi sendiri dan duduk di kursi kita sendiri. Hal seperti itulah yang kemudian menjadi salah satu dasar bagi kita membentuk provinsi Sulawesi Barat, agar kita dihargai jangan hanya kita menjadi kelas di bawah mereka" (wawancara, 5 Mei 2005).

(Elite Birokrat/pelaku konstruksi)

Pembedaan terhadap etnik Mandar oleh etnik dominan si Sulawesi Selatan menimbulkan kesan sebagai etnik yang terpinggirkan, hal ini merupakan realitas politik yang menakutkan. Etnik Mandar merasa bahwa dirinya adalah manusia kelas empat dari empat etnik yang ada Bugis, Makassar dan Toraja. Kondisi seperti ini, memicu berbagai elemen Mandar bangkit kembali dan berusaha mengukuhkan identitas. Mandar ada, Mandar tidak boleh disepelekan, mereka memiliki kualitas dan mereka harus diberi peran yang sama dengan etnik lainnya.

Fenomena makin meluasnya tindakan pembedaan pada etnik Mandar, pada dasarnya dapat dianggap sebagai pola institusionalisasi yang salah dari dari kelompok mayoritas yang berkuasa, terutama etnik Bugis. Karena kekuasaannya mereka mendominasi secara institusional, khususnya aspek politik. Jika kondisi seperti ini tetap berlangsung, maka tidak menutup kemungkinan timbulnya konflik etnik di Sulawesi Selatan.

Berdasarkan pemahaman marginalisasi tersebut, adalah wajar jika suatu kelompok etnik melepaskan diri dan menuju sesuatu yang lebih baik,

berpindah pada status etnik yang lebih terhormat. Karena Mandar menganggap etniknya adalah sesuatu kehormatan, maka tekad untuk lepas dari dominasi Bugis tetap menjadi prioritas utama. Tekad konstruksi identitas muncul kembali saat reformasi, dan untuk menegakkannya, Mandar harus melihat kembali identitas yang terbangun sejak dahulu. Hal itu dianggap perlu, sebab keinginan tersebut sebenarnya sudah ada sejak tahun 1945 (diuraikan lebih lanjut dalam tahapan konstruksi ) lewat keinginan membentuk provinsi, dan ini akan kembali menjadi agenda utama lepas dari diskriminasi.

# (2) Pemahaman Marginalisasi Etnik Lain.

Pada masa awal kemerdekaan, khususnya kepemimpinan Andi Pangerang Pettarani, marginalisasi etnik tidak terlihat. Pangerang Pettarani adalah gubernur Sulawesi Selatan yang ke-5, beliau merupakan figur dari perpaduan antara etnik Bugis dan Makassar. Sebelum beliau menjabat, dua periode sebelumnya dipimpin dari pergantian etnik Makassar ke etnik Bugis. Gubernur ke-3 dari etnik Makassar, yaitu Lanto Dg Pasewang, sedangkan gubernur ke-4 dari etnik Bugis, yaitu Andi Mappanyukki, ayah dari Andi Pangerang Pettarani.

Menengok sejarah perjalanan kepemimpinan politik di Sulawesi Selatan, tampaknya dua etnik antara Makassar dan Bugis yang selalu memegang pucuk kepemimpinan lokal. Secara bergantian dua etnik ini menjadi gubernur, setelah gubernur Ratulangi dan gubernur Sudiro menjabat.

Gubernur Sudiro merupakan satu-satunya gubernur yang tidak menjabat sampai akhir masa jabatannya, karena ditolak dan dianggap bukan orang Sulawesi (Celebes). Penolakan atas kepemimpinan Sudiro direalisasikan dalam bentuk gerakan putera daerah. Berbarengan dengan itu terjadi pula pemberontakan Di TII di Sulawesi Selatan. Salah satu alasan pemberontakan DI TII karena Sulawesi Selatan dipimpin oleh orang luar Sulawesi, yaitu dari Jawa. Untuk mengakomodir tuntutan tersebut, maka gubernur Sudiro diganti oleh Lanto Daeng Pasewang, seorang tokoh nasionalis yang berlatar belakang etnik Makassar dari Jeneponto tokoh kompromistis yang sangat disegani. Setelah Lanto Daeng Pasewang kemudian Andi Mappanyukki, yang akhirnya digantikan oleh puteranya. Andi Pangerang Pettarani. Selama masa pemerintahannya kearifan-kearifan politik selalu diagungkannya. Beliau senantiasa melibatkan representasi dari etnik Mandar (biasanya arajang Balanipa dan tokoh-tokoh intelektual) apabila ingin mengambil keputusan-keputusan tentang Sulawesi Selatan.

Fakta sejarah ini memperlihatkan adanya kebersamaan, keterlibatan Mandar menunjukkan bahwa etniknya disejajarkan dengan etnik lain di Sulawesi Selatan. Akan tetapi setelah Andi Pangerang Pettarani, Mandar tidak lagi dilibatkan untuk menjadi bagian dalam pengambilan keputusan-keputusan penting, akibatnya Mandar menjadi etnik yang tidak diperhitungkan bahkan menjadi *inferior*.

Beberapa hasil wawancara informan dihimpun dari etnik lain dalam memahami marginalisasi etnik Mandar. Pemilihan etnik etnik lain ada lima, yaitu: *Pertama*, etnik Makassar; *kedua*, etnik Bugis; *ketiga*, etnik Toraja; *keempat*, etnik Ternate dan *kelima*, etnik Jawa. Penuturan kelima etnik itu akan diuraikan lebih lanjut.

# 1. Marginalisasi Etnik Mandar Menurut Etnik Makassar

Arsyad adalah salah satu elite intelektual etnik Makassar yang di wawancarai, beliau berasal dari daerah Jeneponto, mengenal dan berteman baik dengan orang-orang Mandar semenjak duduk di bangku kuliah, bersahabat dengan orang Mandar yang sama-sama berkecimpung dalam ilmu politik. Ditemui saat wawancara, beliau mengatakan bahwa orang Mandar kecendrungannya *low profile* dan bersahabat. Ketika ditanyakan tentang posisi etnik Mandar dalam politik lokal di Sulawesi Selatan, beliau dengan tegas mengatakan:

"Hegemoni politik Bugis dalam dekade terakhir ini bukan tanpa alasan. Alasan utama yang dapat dikemukakan adalah jumlah etnik Bugis jauh lebih banyak dibanding dengan etnik lainnya. Meskipun etnik Makassar, Mandar dan Toraja bersatu, jumlah etnik Bugis tetap jauh lebih banyak dibanding dengan ketiga etnik tersebut. Apalagi kalau ketiga etnik tersebut pecah dan berjuang sendiri-sendiri, maka hampir mustahil untuk dapat mengalahkan dominasi Bugis, jadi tidaklah mungkin dapat digeser kedudukan hegemoni Bugis untuk saat sekarang ini" (wawancara, 13 Agustus 2005).

(Int. Politik/Makassar)

Lebih lanjut ditambahkan:

Hegemoni politik Bugis di Sulawesi Selatan hampir sama posisinya dengan hegemoni politik etnik di Jawa dalam perpolitikan nasional. Karena Jawa dalam berpolitik hampir tidak pernah dikalahkan. Melawan pemerintahan Jawa bisa saja, tapi untuk mengalahkannya belum tentu bisa, seperti itu juga dengan Bugis, untuk kita melawan dan melepaskan diri dari dominasinya mungkin bisa seperti orang- orang Mandar tapi untuk menga lahkan apa bisa mungkin bisa.

Intelektual itu menyebutkan bahwa hegemoni politik Bugis sangat kuat terhadap etnik lain. Hegemoni politik itu menyulitkan etnik lain untuk menduduki posisi nomor satu di Sulawesi Selatan, terutama Mandar. Kondisi seperti ini menurutnya dapat diidentifikasi saat terjadi pemilihan gubernur tahun 1992. Saat itu Baharuddin Lopa dan Basri Hasanuddin yang keduanya berasal dari etnik Mandar bersaing dengan Zainal Basri Palaguna dari etnik Bugis. Kedua tokoh dari etnik etnik Mandar kalah telak dari etnik Bugis saat pemilihan gubernur. Baharuddin Lopa mengetahui dirinya akan kalah dalam pertarungan itu, sehingga beliau mengundurkan diri sebelum diadakan pemilihan. Pemilihan tetap dilanjutkan dan dimenangkan oleh Zainal Basri Palaguna dari etnik Bugis. Sedangkan Basri Hasanuddin dari etnik Mandar hanya memperoleh suara sedikit.

Etnik Mandar dalam sejarah politik lokal tidak pernah mendapat kesempatan untuk menjadi orang nomor satu di Sulawesi Selatan, ditambah dengan jauhnya jarak dari Mandar ke Ibukota Makassar, mendorong etnik

Mandar selalu berupaya untuk mendapat pengakuan politik dari pemerintah pusat, pengakuan politik identits etnik Mandar dari pemerintah pusat ketika pemerintah pusat menyetujui pembentukan provinsi Sulawesi Barat. Dengan terbentuknya propinsi tersebut, otomatis etnik itu lepas dari diskriminasi politik Bugis dan Makassar.

# 2. Marginalisasi Etnik Mandar Menurut Etnik Bugis

Sementara itu, elite intelektual Bugis yang dipilih untuk diwawancarai berasal dari daerah Soppeng, salah satu daerah yang memiliki banyak pengaruh dalam kepemimpinan di Sulawesi Selatan. Pemilihan informan ini bertujuan untuk memperoleh data dari etnik mayoritas yaitu Bosowa (Bone, Soppeng dan Wajo). Saat ditemui untuk wawancara, Muhammad Yk menyatakan hal yang sama dengan informan sebelumnya, walaupun sebagai etnik mayoritas, tetapi beliau menyatakan ada hegemoni kuat oleh Bugis. Menjawab pertanyaan bagaimana posisi etnik Mandar, beliau menyatakan hal yang sama seperti uraian berikut:

"Untuk pada tataran Mandar menjadi mitra Bugis ataupun sebaliknya itu masih dapat dilihat pada level-level menengah, tapi untuk level yang yang lebih atas itu sudah tidak ada dan Mandar tidak bisa menembus level tersebut, Artinya untuk penempatan jabatan tertinggi masih didominasi etnik Bugis Makassar" Orang Mandar sebenarnya mempunyai nilai jual, pada level menengah eselon II ke bawah, pada perebutan jabatan-jabatan politik level atas mereka ketinggalan. Ketinggalannya pada jabatan-jabatan struktural di Sulawesi Selatan. Pada top-top elite (jabatan politik) mereka kurang mendapat tempat (wawancara, 7 September 2005).

(Int. Politik Bugis)

Intelektual ini menyebutkan, sebagai seorang ilmuwan politik, beliau melihat ada beberapa kendala dalam distribusi kekuasaan di Sulawesi Selatan. Sebagai orang Bugis, beliau menilai selama mengenal orang Mandar ada banyak yang diketahui, Mandar memiliki banyak kemampuan, tidak diragukan sebagai seorang figur-figur yang konsisten, memiliki tingkat kapabilitas. Tapi pada saat memasuki ranah pergulatan kekuasaan, ada kendala-kendala etnik yang harus dihadapi, sehingga timbul kekecewaan. Ada beberapa pernyataan yang mengatakan bahwa Mandar itu dianaktirikan dan disepelekan. Kenyataan hal itu memang terjadi, sehingga menurutnya wajar jika Mandar memiliki keinginan untuk sejajar dengan Bugis. Seperti apa yang sering didengar bahwa daripada kita tidak dapat menjadi penguasa di Sulawesi Selatan, lebih baik kita menjadi penguasa di wilayah sendiri. Pernyataan itu bukan hanya sebagi anekdot atau pernyataan-pernyataan biasa saja, tapi juga hal ini semua didukung oleh realitas-realitas yang memposisikan Mandar pada kelas di bawah Bugis. Realitas seperti ini dapat dilihat ketika pemilihan gubernur tahun 1992. Saat itu etnik Mandar dengan dua calonnya kalah telak dengan Bugis.

Etnik Bugis mendominasi kekuasaan tidak hanya di wilayahnya tapi juga di wilayah etnik Makassar. Menurut intektual ini, pengaruh Bugis yang sangat kuat bukan disebabkan oleh faktor kualitas, tapi lebih pada faktor kuantitasnya, baik geopolitik maupun geostrategisnya. Kondisi itu yang akhirnya menempatkan Bugis sebagai etnik di atas dari ketiga etnik di

Sulawesi Selatan. Kelemahan etnik Mandar karena basic sosialnya terbatas, dalam bargaining position mereka tidak bisa memasuki ranah persaingan politik. Etnik Bugis dengan basis sosialnya yang luas memiliki legitimasi dan otoritas yang melebar atas dukungan geopolitik bukan atas kemampuannya.

Strategis etnik Bugis dalam memperluas kekuasaan, diasumsikan dari pola perkawinan politik, misalnya dari aspek historis, raja-raja dari Bugis memiliki banyak istri, ada yang di Makassar, di Mandar bahkan di Toraja. Politik perkawinan itu dimaksudkan agar etnik Bugis dapat diterima di wilayah etnik lain dan dapat menguasai wilayah-wilayah tersebut. Dalam konteks sekarang, walaupun hal itu sudah mulai cair dalam level politik, tapi setidaknya pengaruh politik perkawinan tersebut menyebabkan etnik Bugis berada pada semua wilayah etnik lain dan cenderung menguasai bidang-bidang tertentu.

### 3. Marginalisasi Etnik Mandar Menurut Etnik Toraja

Pemahaman intelektual ini didasarkan atas jabatan yang pemah didudukinya di kampus, beliau mengisahkan sewaktu menjadi ketua jurusan di salah satu perguruan tinggi -sebagai suatu perbandingan- banyak hal yang menurutnya timpang. Sebagai etnik minoritas, penempatan etnik Toraja juga di pahami seperti etnik Mandar. Akan tetapi keoptimisannya sebagai orang independen membawa keberhasilan dalam kepemimpinannya, sehingga pemaknaan minoritas untuk Toraja agak mengabur.

Ketika ditanyakan tentang kedudukan etnik minoritas, khususnya Mandar, respon yang sama juga diperlihatkan oleh intelektual ini. Beliau menggarisbawahi bahwa ada politik etnik yang kental di Sulawesi Selatan, etnik Toraja memiliki posisi yang sama dengan Mandar. Sehingga menurutnya, apa yang diinginkan Mandar tidak menutup kemungkinan dituntut pula oleh daerah lain. Lebih lanjut beliau menuturkan:

"Mandar daerah yang berdekatan dengan kami etnik Toraja, kalau di refleksi sejarah kembali, sebenarnya nenek moyang Mandar adalah dari Toraja dan Enrekang. Mereka satu keturunan dari kami, jadi apa yang dirasakan oleh Mandar adalah apa yang juga kami rasakan. Penamaan yang sering berlaku saja menurut kami sebagai suatu pembedaan, setiap etnik yang keluar pasti dikenal dengan Bugis, seperti Bugis Makassar atau Bugis Mandar, kami seakan tidak memiliki identitas sendiri sebagai etnik yang berbeda dengan Bugis" (wawancara, 14 Oktober 2005).

(Int.Politik/Toraja)

Semakin lama atas penamaan tersebut, menjadikan Bugis lebih dominan di Sulawesi Selatan. Banyak yang dapat dirasakan oleh etnik-etnik di luar Bugis, seperti Mandar. Mandar adalah bagian yang tidak bisa dipisahkan dari Sulawesi Selatan, sebuah wilayah yang cukup banyak membantu pertumbuhan ekonomi di Sulawesi Selatan. Tapi kalaupun demikian Mandar tidak mampu berposisi sama dengan Makassar ataupun Toraja.

Dalam pandangannya, beliau menyebutkan faktor budaya sebagai salah satu penyebab Mandar menjadi etnik yang kurang diperhatikan lalu kemudian merembes pada faktor politik. Misalnya untuk mendeteksi jumlah

orang Mandar untuk duduk di jabatan-jabatan politik di Sulawesi Selatan, sangat sedikit sekali. Di kantor gubernur tidak orang Mandar yang menduduki jabatan-jabatan penting apalagi dapat memberikan pengaruh pada kebijakan.

Orang Mandar tidak memiliki banyak kesempatan dalam ranah politik, Mandar dianggap kurang mampu bersaing, sehingga ditempatkan sebagai sub-ordinat etnik. Bugis memiliki kekuatan politik penuh, dan mampu berkolaborasi dengan Makassar, sehingga di ranah politik masih terlihat kesempatan bagi etnik lain seperti Makassar ataupun Toraja, tapi dengan Mandar kolaborasi itu hampir tidak ada.

Kolaborasi etnik antar Bugis dan Makassar salah satunya didasarkan pada jumlah mereka yang lebih banyak, terlepas dari strategis etnik Bugis terhadap Makassar. Kondisi tersebut memperburuk keadaan etnik Mandar. Walaupun mereka dulu berasal dari kerajaan-kerajaan yang megah, tapi pada konteks sekarang kemegahannya diredam dengan hegemoni Bugis yang berlebihan.

### Dikatakannya pula:

"Saya menjadi terkesan sewaktu pemilihan gubernur tahun 1992 yang lalu, saya kenal Basri Hasanuddin sebagai rektor saya dulu, saya kenal Baharuddin Lopa karena kita sama-sama memiliki pandangan ke depan yang baik untuk Sulawesi Selatan. Ketika rekan-rekan saya itu ikut menjadi kandidat gubernur saya mendukung. Tapi di saat satu dari mereka harus mengundurkan diri dari pemilihan tersebut, yaitu Baharuddin Lopa, saya menjadi bertanya kenapa?, tapi akhirnya saya memahami posisi yang sangat sulit bagi keduanya untuk tampil sebagai orang nomor satu

di Sulawesi Selatan. Kemampuan mereka berdua dikalahkan oleh gesekan-gesakan politik yang direkayasa sedemikian rupa, dan ini menyebabkan kekalahan etnik yang kental dirasakan"

Berangkat dari realitas politik yang demikian, menurut intelektual ini tuntutan etnik Mandar lepas dan menjadi provinsi tersendiri adalah sesuatu yang mungkin akan dilakukan oleh etnik Toraja, dan Makassar jika berada pada keadaan yang sama. Menurutnya wajar jika keinginan itu diperkuat dengan basic kekuatan elite intektual dan elite tradisional, karena mobilisasi keduanya mampu mengerakkan massa Mandar untuk mendukungnya.

# 4. Marginalisasi Etnik Mandar Menurut Orang Ternate

Bailusy merupakan salah satu intelektual yang banyak mengamati kondisi sosial politik di Sulawesi Selatan, beliau sebagai pengamat politik, sekaligus menjadi peneliti etnik di daerah ini. Di saat yang sama, lulus menjadi staf di kantor gubernuran dan tenaga pengajar, akan tetapi pilihannya dijatuhkan menjadi tenaga pengajar, karena beliau merasa tertarik untuk mengkaji politik etnik di Sulawesi Selatan, selain itu beliau berlatar belakang politik dan berasal dari etnik lain, dengan demikian kajiannya dapat memperkaya pengetahuan tentang politik lokal di Sulawesi Selatan.

"Interaksi etnik antara etnik Bugis Makassar ataupun sebaliknya, sebelum ada embrio Sulawesi Barat, memperlihatkan adanya penguasaan etnik Bugis yang yang jauh lebih besar di Sulawesi Selatan, hal ini telah mengukuhkan dan menggeser kedudukan etnik Makassar, etnik Mandar maupun etnik Luwu. Jika diidentifikasi di kantor gubernur, yang menduduki jabatan kepalakepala biro, dari etnik Mandar hanya satu, sisanya adalah Bugis, baik kolaborasi Bugis Makassar ataupun Bugis Luwu. Artinya

interaksi simbolik antar mereka itu lebih fasih kalau antara Bugis, sehingga upaya orang Mandar harus mampu memahami simbol Bugis lebih bagus, yang sampai saat ini masih terakomodir untuk tetap menduduki jabatannya. Tapi jika ada yang salah mungkin saja dengan mudah digeser, tapi yang mendukung, beliau memiliki pendidikan S3, itu salah satu penyebab tidak bisa dengan mudah menggesernya" (wawancara, 30 Agustus 2005).

(Int.politik/Ternate)

Upaya etnik Bugis menguasai Sulawesi Selatan merupakan sesuatu strategi dalam sistem etnik. Hal ini terlihat ketika Makassar digeser kedudukan secara perlahan baik pada tingkat kota Makassar maupun pada tingkat provinsi, Gowa dan daerah-daerah Makassar lain yang tidak didominasi. Di wilayah itu (Gowa) orang Bugis diatur, akan tetapi penggunaan jaringan formal etnik Bugis dapat dititipkan di wilayah Makassar, ada hubungan formal, seperti Sekda jika habis masa jabatannya maka akan ditarik ke kantor gubernur, dan ini menimbulkan bargaining posisition untuk kembali menempatkan Bugis di kantor gubernur sebagai top etnik.

Tidak hanya di wilayah Makassar, di Mandar pun banyak orang Bugis. Adanya bargaining position dari etnik Bugis untuk menitipkan orang-orang Bugis di Mandar atau sebaliknya menempatkan orang Mandar di daerah Bugis, kecendrungan hal ini seperti sistem tukar. Saat tugas selesai, etnik Bugis ditarik di kantor gubernur dengan tujuan untuk mendapat posisi, lalu dievaluasi, sementara dari etnik Mandar akan mudah dijatuhkan dengan

Untuk mempertegas data informan ini, penulis melampirkan nama-nama pejabat pada pemerintahan propinsi Sulawesi Selatan dan asal etniknya, dalam periode kepemimpinan gubemur Zainal B. Palaguna dan Amin Syam.

tetap menempatkan pada jabatan yang sama. Hal ini menyebabkan etnik Bugis tetap kukuh dan semakin kuat. Fenomena itu merupakan suatu interaksi simbolik bagaimana etnik Bugis mampu mengcaplok Sulawesi Selatan sebagai wilayah politiknya. Realitas itu memperlihatkan adanya dominasi Bugis terhadap kelompok mioritas Mandar, adanya diskriminisasi struktural yang telah dibangun tanpa sadar oleh etnik Bugis.

Intelektual itu memandang bahwa marginalisasi disebabkan karena Mandar tidak mampu mengupayakan persaingan politik. Etnik Mandar di wilayah lain memiliki tingkat agresifitas yang cukup tinggi dalam mengembangkan suatu pekerjaan, akan tetapi setelah mendapat tantangan ada kecendrungan menurun, hal ini terjadi karena akibat kurang percaya diri, kurang memiliki kemampuan kuat untuk mempertahankan identitasnya, seharusnya jika memiliki budaya "siri" bagaimanapun mereka harus mampu bertahan dan bersaing dengan etnik-etnik lain.

### Ditambahkannnya lagi:

"Hal yang dilakukan etnik Mandar untuk bertahan bisanya melakukan kolaborasi dan koalisi dengan etnik-etnik yang lemah di Sulawesi Selatan. Justru itu saya tahu ketika pak Basri Hasanuddin menjadi Rektor Unhas, sava lebih banvak menggunakan tiket pulang pergi ke Jakarta waktu pendidikan. karena orientasinya adalah lebih dekat kepada etnik minoritas dengan tujuan suatu saat akan mendapat dukungan dari etnik minoritas tersebut. itulah salah satu mempertahankan kekuasaannya jadi Rektor, sampai akhirnya beliau menduduki jabatan Rektor dua periode. Tapi untuk berkoalisi dengan etnik yang lebih besar beliau tidak mau karena bisa saja digeser seperti yang dialami etnik Mandar di kantor gubernur".

Usaha untuk menjaring kekuatan dan memperluas kekuasaan seperti yang dilakukan oleh Basri Hasanuddin tersebut tidak bisa bertahan lebih lama, terdapat kendala-kendala politik. Misalnya saat pemilihan gubernur tahun 1992, dua calon dari etnik Mandar Baharuddin Lopa dan Basri Hasanudin memiliki tipe yang berbeda, di dalam frame (bingkai) politik, cara berpikir politik dan cara berpikir kepemimpinan. Baharuddin Lopa sudah berupaya mengurangi identitas etnik Mandar di dalam proses politik tersebut. beliau tidak menggunakan perasaan etnik, tapi lebih mengedepankan pertimbangan menjaga keseinambungan, berpikir lebih rasional karena ditata oleh kejujuran dan kebenaran di bidang hukum di Sulawesi Selatan. Saat itu beliau mengetahui bahwa posisinya sangat sulit, hanya akan dijadikan kayu bakar dalam pemilihan. Dalam proses pemilihan tersebut dari 75 anggota DPRD propinsi, Baharuddin Lopa hanya akan mendapatkan 5 suara, dan berbeda dengan kandidat yang lain. Saat itu beliau mengetahui ada rekayasa politik yang menyudutkannya, sehingga sehari sebelum pemilihan beliau mengundurkan diri.

Calon dari etnik Mandar yang lain, yaitu Basri Hasanuddin lebih cenderung memiliki pemikiran yang berbeda, lebih mengedepankan pada perasaan untuk tidak mengecewakan calon gubernur yang lain, anggota DPRD terlebih-lebih mengecewakan dukungan kuat dari masyarakat Mandar. Walaupun beliau sendiri mengetahui adanya rekayasa politik dalam proses pemilihan gubernur tersebut, dan mengetahui dirinya tidak akan terpilih

menjadi gubernur Sulawesi Selatan, akan tetapi tetap beliau ikut dalam pemilihan tersebut.

Dalam pandangan politik, intelektual ini memandang bahwa hegemoni Bugis terlihat pada proses pemilihan gubernur, melalui tiga cara: (1) menempatkan kedua calon gubernur etnik Mandar ini pada posisi yang fatal, suara terbagi. (2) jumlah orang Mandar yang duduk di DPRD juga tidak menguntungkan dan tidak banyak, sehingga kurang representatif untuk dapat memenangkn calon yang diunggulkan dan, (3) keinginan partai besar di Sulawesi Selatan yaitu Golkar dengan suara hampir mencapai 70% sangat menentukan. Penentuan Golkar berdasarkan jaringan pusat, yang telah menentukan Zainal Basri Palaguna untuk diangkat jadi gubernur.

Saat itu untuk membangun demokrasi yang sehat diupayakan dari rekayasa politik. Tidak boleh dalam pemilihan gubernur ada calon tunggal, maka dipilih orang yang berkeinginan untuk jadi calon. Baharuddin Lopa awalnya secara ikhlas bersedia jadi calon karena memiliki banyak dukungan dari masyarakat, tapi setelah beliau mengetahui bahwa dalam proses pemilihan tersebut ada pengaturan, Baharuddin Lopa mendapat 5 suara, Basri Hasanuddin 7 suara dan Zainal Basri Palaguna mendapat 63 suara, sisa suara dari 75 anggota DPRD, beliau akhirnya mengundurkan diri.

Pengunduran diri Lopa sebagai akibat praktek politik yang kurang sehat. Golkar yang mendominasi di DPRD, terutama dari etnik Bugis diprediksi tidak akan memilih kedua calon dari etnik Mandar. Selain itu,

adanya usulan dari mantan gubernur saat itu yaitu Ahmad Amiruddin dari etnik Bugis yang menitipkan calon gubernur yang mendapat dukungan dari partai Golkar. Usulan gubernur tersebut masih mengikuti Undang-Undang 5 tahun 1974 untuk wilayah lokal, di mana materinya mengurangi demokratisasi. Pemilihan gubernur sudah ada pengaturan sebelumnya, dan akhirnya pengaturan tersebut yang menyebabkan kemenangan di pihak Zainal Basri Palaguna.

Intelektual ini memandang, bahwa realitas seperti ini yang sangat mengguncang kedudukan etnik Mandar. Menurutnya, apabila pemilihan gubernur tersebut benar-benar dilatarbelakangi dari pemikiran rasional, dilihat kapabilitas dari calon, maka sebenarnya kedudukan Baharuddin Lopa berada di atas kedua calon lainnya. Tapi kenyataannya, pemilihan gubernur menjadi catatan sejarah , bahwa orang Mandar telah mengalami kekalahan yang telak, mereka sadar untuk segera memiliki wilayah yang otonom.

#### 5. Marginalisasi Etnik Mandar Menurut Etnik Jawa

Tidak jauh berbeda dengan keempat pendapat sebelumnya, peneliti mewawancarai salah satu informan dari etnik Jawa. Beliau pernah menjadi pejabat penting di Polmas sebagai ketua salah satu lembaga refresentatif rakyat. Ketika itu beliau banyak mengenal dan berinteraksi dengan orang Mandar. Beliau menuturkan:

"Saya telah lama hidup si Sulawesi dan berinteraksi dengan keempat etnik yang ada. Pada dasarnya mereka memiliki cirri khas yang sama, ada budaya "siri" yang jadi mempersamakan konsep hidup mereka. Tapi di balik persamaan tersebut, masih ada unsurunsur yang jadi pembeda. Mungkin karena faktor dominasi etnik Bugis sehingga mematikan kreativitas etnik lain (wawancara, 17 November 2005).

(Tokoh masyarakat/Jawa)

Pada materi yang sama, beliau merasa prihatin atas tidak adanya peluang yang sama yang harus dimiliki oleh etnik Mandar di tingkat provinsi. Dikatakannya, mengapa harus ada pembedaan seperti itu, padahal waktu saya bertugas di daerah Mandar, di wilayah itu interaksi orang-orang Mandar dengan etnik lain sangat baik, tidak ada perlakuan orang Mandar memarginalisasi etnik lain di daerahnya, mereka lebih terbuka pada etnik lain. Misalnya, hubungan saya dengan orang-orang Mandar, walaupun sudah lama pensiun, saya masih merasa menjadi bagian dari mereka sebagai seorang Mandar, bersama dengan elite Mandar menjadi aktor pelaku dalam pembentukan provinsi.

Tidak menguntungkan bagi komunitas Mandar, jika mereka tidak berupaya untuk berdiri sendiri (baca: lepas dari Sulawesi Selatan), karena selain tidak ada kesempatan yang diberikan kepada orang Mandar untuk duduk pada jabatan politik, juga tidak ada distribusi yang baik ke daerah-daerah. Dalam hal ini, memang pemerintah provinsi Sulawesi Selatan kurang memberikan perhatian untuk kemajuan Mandar. Ketika Zainal Basri menjadi gubernur selama dua periode mungkin hanya dua kali ke wilayah Mamuju, sedangkan ke Majene dan Polmas tidak ada kunjungan khusus, walaupun untuk pelantikan pejabat daerah.

Mandar berbeda dengan Toraja. Daerah ini masih mendapat perhatian, mungkin karena Toraja merupakan tempat wisata yang baik di Sulawesi Selatan. Akan tetapi Mandar juga dapat dikatakan sebagai penghasil beras terbaik terutama di Polmas, atau di Mamuju yang memiliki sumber daya alam yang dapat digali. Namun sampai saat ini belum ada perhatian khusus untuk mengembangkan wilayah itu. Jadi jika ingin mengembangkan sendiri lebih baik membentuk pemerintahan sendiri. Hal itu guna memajukan daerahnya, dan Sulawesi Selatan harus "legowo" menerima kenyataan keinginan etnik Mandar memajukan daerahnya sendiri.

Berdasarkan uraian di atas, analisis terhadap marginalisasi yang dirasakan oleh etnik Mandar memperlihatkan beberapa hal penting. *Pertama*, terdapat kesejangan dalam memperoleh kesempatan, akibat kultur yang berbeda menandai interaksi di antara etnik tersebut. Distorsi kultural terjadi karena adanya penyebaran pengaruh etnik ke masyarakat. Bagi Mandar, untuk mencoba hidup di luar wilayah etniknya masih belum meluas seperti etnik Bugis, misalnya untuk melakukan perkawinan campuran di luar etniknya. Dalam hal ini, kesenjangan membuka peluang adanya kolonialisme internal, dan situasi seperti ini telah ada sejak ada hubungan antar kerajaan-kerajaan di Mandar dan kerajaan Bone, saat itu kerajaan Bone dengan bantuan pemerintah Belanda menyerang, mengalahkan dan menaklukan konfederasi kerajaan Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu di Mandar. Pengalaman pahit akan ketertindasan Mandar tidak hanya pada masa

kolonial, akan tetapi juga masa kekuasaan orde baru yang cenderung monolitik yang pada akhirnya membangun frame *rasisme institualisme.* 

Kedua, distorsi kultural yang merembet pada rasisme institusional, ditandai dengan tindakan-tindakan kelompok mayoritas terhadap minoritas yang secara tidak langsung dilembagakan. Misalnya, kelompok dominan menciptakan berbagai aturan dan tatanan tertentu yang membatasi ruang gerak kelompok subordinasi. Terhadap keadaan seperti ini, baik kelompok mayoritas dan minoritas sama-sama terikat dalam suatu sistem masyarakat. Dalam disertasi ini, ditemukan khususnya pada sumber-sumber politik, contohnya, penempatan etnik lain untuk menggantikan wakil dari Mandar untuk duduk di lembaga perwakilan atau mengurangi kesempatan etnik Mandar duduk dalam lembaga perwakilan tersebut. Terlebih lagi, tidak ada kesempatan yang diberikan untuk dapat menjadi gubernur di Sulawesi Selatan, dengan melakukan rekayasa politik, etnik Mandar tidak dapat peluang tersebut.

Ketiga, stereotif sangat mudah berkembang ketika interaksi antaretnik berlangsung dengan praktek rasisme institusional. Kategorinya cenderung pada stereotif sosial, yaitu penilaian yang terjadi manakala telah masuk pada usaha evaluasi terhadap kelompok tertentu, dan telah meluas dan menyebar pada kelompok sosial yang lain. Misalnya, pemahaman etnik-etnik lain terhadap Mandar, yang secara sistematis menyebut bahwa Mandar mengalami krisis identitas sehingga mengupayakan kembali identitas karena

berada pada posisi minoritas dan termarginal. Dengan demikian, dipahami bahwa stereotif yang dikenakan pada etnik Mandar tampaknya telah tersistematis sedemikian rupa, sehingga isinya menjadi sikap yang tertata dengan baik.

# 2.2 Ketimpangan Pembangunan

Selain aspek politik yang dianggap pemicu persaingan (kompetisi) di antara kelompok etnik di Sulawesi Selatan, aspek ekonomi juga dianggap menjadi salah satu sumbernya. Dalam tataran ini, apek ekonomi dilihat sebagai sesuatu yang nyata (riil), terutama terlihat pada ketimpangan pembangunan infrastruktur.

Beberapa subjek penelitian dan informan ketika diwawancarai menyatakan bahwa kebijakan pemerintah selama orde baru lebih menguntungkan pusat yang cenderung sentralistik. Model kebijakan lebih mengarah ke bentuk monopoli dan kurang menyentuh pada masyarakat bawah, sehingga hanya lebih menguntungkan elite politik perkotaan. Pernyataan itu dilontarkan oleh salah seorang unsur intelektual dalam bidang ekonomi dan beliau adalah salah satu pencetus ide/gagasan pembentukan propinsi. Kedudukannya sebagai sekretaris pembentukan provinsi Sulawesi Barat, mengharuskannya mengetahui lebih banyak sumber daya manusia, potensi alam dan kemampuan keuangan daerah Mandar. Dengan penuh semangat beliau menyatakan:

"Bahwa masalah ketimpangan hubungan pusat-daerah, pada dasarnya akibat pelaksanaan kebijaksanaan yang bias, yang diskriminasi. Kebijakan itu menguntungkan pusat dan merugikan daerah. Kebijakan industri skala besar lebih berbasis ke kota dan mengabaikan daerah pedesaan. Aspek distribusi diabaikan sehingga daerah terpuruk kurang mengalami kemajuan" (wawancara, 15 oktober 2005).

(Elite Intelektual/pengusaha)

Ketika diwawacarai, pada saat yang sama, ada pengusaha muda dari Mamuju yang kebetulan hadir. Kehadiran Sukardi membuat diskusi lebih lama dan panjang, karena beliau putera dari salah satu penggagas konstruksi, maka peneliti meminta menjadi salah satu informan dan beliau bersedia untuk diwawancarai. Saat isue ini ditanyakan padanya, pendapatnya sama dengan Naharuddin (sekretaris KAPP-Sulbar). Beliau merasa kebijakan pemerintah kurang adil terutama yang terkait dengan pelayanan administrasi bagi kelangsungan pembangunan infrastruktur, beliau kemudian menuturkan:

"Selama ini model pembangunan yang kita jalankan lebih mempraktekkan kemajuan daerah lokal, tapi dianggap belum sesuai dengan program dari pusat. Budaya lokal yang dicoba diterapkan di daerah kadang berbeda nilai dengan dari luar, daerah seakan "andiang na rekeng" (tidak diperhitungkan) dari pembangunan yang terpusat, segala sesuatu ditentukan oleh pusat. Padahal kenyataan daerah memiliki keinginan dan program yang sifatnya sesuai kebutuhan pembangunan daerah. Ada Bappeda tetapi malah mengikuti instruksi pusat. Apa yang menjadi kehendak pusat harus jadi walaupun mungkin daerah kurang berkenan. Padahal daerah adalah bagian integral provinsi dan negara, hal itu perlu diperhatikan oleh pusat" (wawancara, 15 oktober 2005).

(Elite intelektual/ pengusaha)

Model kebijaksanaan pemerintah yang demikian sebagian menimbulkan kekecewaan dari para elite karena mereka menggangap hasil yang diperoleh daerah tidak nyata keadilannya. Tanggapan yang dikemukakan oleh pengusaha ini, juga didukung dari pendapat pengusaha muda dari Polmas. Saat ditemui dalam acara pertemuan Mandar malab'bi beliau menuturkan:

"Sebenarnya daerah memiliki sumber daya alam yang kaya, jangan lihat seluruh Sulawesi Selatan, coba lihat calon propinsi Misalnya Mamuju, daerah itu memiliki luas Sulawesi Barat. wilayah dan sumber daya alam yang cukup. Seperti sumber daya hutan, jika dikelola secara optimal dan tidak ada campur tangan pusat terhadap hasilnya maka kemungkinan dapat membiayai pembangunan Sulawesi Selatan apalagi untuk provinsi Sulawesi Barat nantinya. Tapi kita tidak boleh tinggi hati, karena hanya dengan modal tersebut. Tetapi bagaimanapun juga sumber daya itu diharapkan untuk dapat memenuhi kebutuhan pembangunan Sulawesi Barat . Pemerintah pusat daerah lokal khususnya seharusnya merespon hal itu. Belum lagi sumber daya dari Majene dan Polmas, kalau hal itu juga dikelola secara optimal, dalam kurung waktu yang tidak begitu lama Sulawesi Barat tidak harus pusat (wawancara, pemerintah mendapat subsidi dari September 2005)

(Elite Pengusaha)

Uraian dari pengusaha ini bukan tanpa alasan, karena merasa ruang gerak dipersempit dalam melakukan perbaikan dan pembangunan infrastruktur khususnya di Mandar, banyak ketentuan-ketentuan yang harus diikuti, misalnya tender yang diajukan ke daerah, terlebih dahulu memasuki pos-pos tertentu dengah memakan waktu dan biaya yang cukup panjang dan biasanya menjadi beban dari para pengusaha.

Kekayaan sumber daya alam di Sulawesi Barat, juga dituturkan kembali oleh Naharuddin. Sebagai seorang yang banyak memantau kondisi fisik daerah Mandar, beliau berkesimpulan bahwa:

"Sumber daya hutan Mamuju nantinya akan dijadikan sebagai salah satu modal dalam upaya pembangunan Sulawesi Barat. Hal itu perlu pengelolaan yang cermat dari daerah serta distribusi hasil. Pengelolaan itu akan optimal jika daerah diberikan kekuasaan untuk memberdayakannya. Inilah pentingnya otonomi daerah apabila dikaitkan dengan keinginan pembentukan propinsi baru lebih meminimkan ketimpangan pusat-daerah. Jadi slogan pusat adalah pusatnya daerah dan daerah adalah daerahnya pusat lebih konkrit terlihat. (idem)

(Elite Intelektual/pengusaha)

Dituturkannya, saat ide pembetukan provinsi kembali didengungkan, hal yang paling mendesak bagi masyarakat yang perlu dibenahi secepatnya oleh pemerintah adalah pembangunan fisik. Kurangnya perhatian pembangunan fisik, khususnya di Mamuju, menjadi penyebab tidak tersentuhnya beberapa daerah dan kelompok masyarakat (suku terasing). Dengan demikian diperlukan perhatian khusus untuk memajukan daerah tersebut, pemerintah pusat dan lokal harus memiliki kepekaan terhadap kehidupan masyarakat, jika diabaikan maka suku terasing tersebut tidak akan maju.

Informasi juga berasal dari Fajar, salah seorang pengusaha yag telah banyak melakukan usahanya di Sulawesi Selatan. Beliau melihat masalah mendasar yang harus segera dibenahi dalam hubungan pusat daerah

adalah keadilan dalam distribusi sumber-sumber ekonomi. Terkait dengan pembentukan provinsi baru, ketika issue ini ditanyakan, beliau menuturkan:

"Daerah Sulawesi Selataan sebenarnya sangat kaya, begitu pula ketiga kabupaten, Polmas, Majene dan Mamuju. Ketiga daerah tersebut mempunyai potensi besar yang jika digabungkan dapat melengkapi satu dengan lainnya. Polmas misalnya memiliki potensi pertanian dan prospek pariwisata. Majene memiliki potensi perikanan dan kerajinan tangan, dan Mamuju memiliki potensi pertanian dan pertambangan yang masih terpendam. Tapi jika melihat beberapa desa di daerah tersebut justru masih ada yang miskin. Distribusi fasilitas pembangunan di Sulawesi Selatan ternyata masih kurang, banyak daerah lain yang memiliki potensi sama malah lebih maju dibandingkan ketiga daerah ini. Saya merasa belum cukup adil jika kita mengabakannya. Tetapi dengan terbentuknya provinsi, saya rasa itu adil bagi Mandar" (wawancara, 26 oktober 2005).

(Pengusaha)

Dengan demikian, menurutnya adalah wajar jika ketiga kabupaten di eks afdeling Mandar ingin mencoba mandiri dan bertanggung jawab terhadap kemajuan daerahnya. Dalam hal ini, ketika ditanyakan perihal kemampuan daerah di biidang keuangan, dengan tegas beliau dapat menilai kondisi tersebut:

"Adanya ketimpangan hubungan pusat-daerah menjadi salah satu faktor penyebab mengapa beberapa putra daerah eks afdeling Mandar menginginkan distribusi kekuasaan untuk wilayah Sulawesi kami rasakan, kesenjangan antar Barat. Ketidakadilan yang daerah terlihat nyata. Sentralisasi berjalan, walaupun mereka bahwa kewenangan menyatakan dengan alasan sepenuhnya diberikan tapi prinsipnya belum berjalan. Sebenarnya masalah ini tidak hanya menjadi masalah lokal tetapi juga menjadi masalah nasional. Jadi hasrat untuk lebih mengedepankan otonomi daerah dan indikator pusat -daerah yang seimbang langkah yang tepat dilakukan oleh pemerintah. adalah

sekarang kita melihat bahwa memang PAD ketiga kabupaten tersebut tidak mengcukupi atau menyatakan subsidi untuk ketiga kabupaten tersebut belum terrealisasi untuk menjad propinsi, belajar dari provinsi-provinsi baru yang awalnya memiliki kendala yang sama dengan kami, maka kami tetap akan berjuang" (idem).

(idem)

Hal berbeda dilontarkan Alimuddin Ak, seorang elite birokrat yang mengabdi di Polmas kurang lebih 30 tahun, sebagai orang yang duduk di jajaran pemerintahan daerah, beliau merasa riskan jika diperdebatkan masalah ketimpangan pembangunan di Mandar. Apa yang dilakukan oleh pemerintah provinsi menurutnya sudah maksimal, khususnya melakukan distribusi pembangunan daerah-daerah di Sulawesi Selatan. Kalaupun belum tersentuh bukan berarti terjadi ketidakadilan, akan tetapi lebih baik jika pemerintah daerah (kabupaten) berusaha dan menangani masalah pembangunan dengan tetap berkoordinasi dengan pemerintah provinsi.

"Ketidakadilan jangan menjadi isue sentral yang diperdebatkan, sebaiknya lebih mempertimbangkan hal yang lain. Jika menurut saya, ketiga kabupaten tersebut berada dalam Hukum Alam, siapa dekat api pasti panas. Maksudnya, bahwa daerah yang dekat pusat dalam jarak pasti lebih cepat untuk berkembang dibandingkan dengan daerah terpencil. Jadi bukan karena pusat tidak memperhatikan tetapi pemerataan pembangunan dilakukan secara bertahap. Tidak seimbang itu pantasnya dinilai dari sisi pelayanan karena pelayanan yang dekat lebih baik dibandingkan dengan yang jauh. Keadilan sebaiknya diartikan sebagai perwujudan hak dan kewajiban, hak dapat dituntut dan harus diseimbangkan dengan kewajiban" (wawancara, 18 November 2005).

(Elite Birokrat)

Menyoroti ketidakadilan dari segi ekonomi, beliau tidak memandangnya secara spesifik, menurutnya:

"Aspek ekonomi sebenarnya tidak bisa dlihat sendiri, guna memahami keinginan masyarakat Mandar untuk membentuk propinsi perlu dikaitkan dengan aspek lain, misalnya historis dan politik. Sebenarnya Aspek historislah yang paling utama yang mendasarinya lalu terikut aspek lain sebagai satu kesatuan yang tidak harus diartikan sendiri-sendiri. Dengan pembentukan provinsi Sulawesi Barat ibarat ada embrio baru, untuk kemudian berkembang menuju dewasa. Akhirnya dimungkinkan memisahkan diri. Hal itu berarti membuat daerah lebih mandiri dan mempu membuat kebijakan sesuai dengan kebutuhannya".

(Idem)

Dari beberapa pernyatan informan di atas, dapat simpulkan bahwa pembenahan sistem pemerintahan yang sentralistik ke distribusi kekuasaan ke daerah sebagai pelaksanaan otonomi daerah diusahakan menghindari ketimpangan pusat-daerah yang lebih tajam, termasuk di dalamnya upaya mengoptimalisasikan segala sumber daya alam dan sumber daya manusia yang ada di daerah.

Dari observasi yang dikumpulkan, terlihat bahwa ketimpangan pembangunan terutama melihat pada hasil pembangunan fisik (infra struktur). Ketimpangan pembangunan tersebut contohnya dapat dilihat pada pembangunan jalan dan jembatan jalur trans Sulawesi, dari ibukota kabupaten Majene hingga ke ibukota kabupaten Donggala (Sulawesi Tengah), sarana transportasi belum dapat diselesaikan. Padahal pengerjaannya sejak tahun 1980 dan kondisi makin memprihatikan. Seperti

yang diungkap salah satu tokoh masyarakat di Majene, beliau menuturkan bahwa kondisi jalan trans Sulawesi tersebut sangat memprihatinkan, apalagi dengan kondisi jembatan yang sempit dan sudah tua. Padahal sebagian jalan negara seharusnya sudah harus tuntas sejak berakhirnya era PJPT II. Apalagi volume kendaraan sekarang yang melintasi jalur ini semakin meningkat dengan terbuknya jalur barat trans Sulawesi sebagai jalur yang lebih dekat ke kawasan Sulawesi Tengah dan Sulawesi Utara, maka percepatan pembangunan jalan ini tidak dapat ditangguhkan lagi.

Hasil observasi di lapangan menunjukkan bahwa jarak antara Majene dan Mamuju idealnya membutuhkan waktu tempuh kurang dari 3 jam bila kondisi jalanan baik. Namun karena jalan yang belum baik maka jarak antara maka antara kedua kabupaten tersebut ditempuh selama 5 jam, di mana berjaraknya kurang lebih 141 km. Sementara itu, jalur dari kabupaten Mamuju ke kabupaten Donggala membutuhkan waktu sehari semalam, sedangkan jarak antara kota ini hanya kurang lebih 320 km.

Persoalan transportasi darat juga terjadi di daerah kabupaten Polmas (sekarang Polman) khususnya pada jalur Polewali ke beberapa kecamatan pegunungan yang berbatasan langsung dengan wilayah kabupaten Tana Toraja. Wilayah yang memiliki potensi sumber daya alam yang besar seperti hasil hutan, perkebunan dan pariwisata kurang dapat berkembang dengan baik karena sarana dan prasarana transportasi yang tidak memadai, sehingga masyarakat di wilayah itu berada dalam situasi yang sangat

terisolir. Untuk menuju ke ibukota kabupaten Polewali dengan barang bawaan hasil buminya mereka harus mengeluarkan biaya hingga ratusan ribu untuk sekali jalan, karena daerah mereka hanya dapat dilewati dengan mobil hartop atau jep.

Selain sarana dan prasarana transportasi darat yang timpang, transportasi laut juga mengalami hal yang sama. Walaupun Mamuju telah memiliki pelabuhan fery yang menghubungkan Mamuju dengan Balikpapan Kalimatan Timur lewat pelabuhan Simboro dan pelabuhan Belang-belang sebagai pelabuhan Samudera, bidang ini masih dianggap tidak maksimal. Secara khusus pelabuhan Belang-belang memiliki potensi yang besar ternyata hanya disinggahi kapal pelni sekali sebulan. Begitu pula dengan jalur pelayaran yang kurang maksimal karena tidak melewati jalir-jalur vital untuk masyarakat Mamuju ke Surabaya, namun justru melewati jalur yang kurang efektif seperti harus ke Kupang atau daerah Timur yang lain baru menuju Jawa. Padahal kondisi objektif masyarakat Mamuju umumnya masih banyak yang ke Makassar baik untuk urusan bisnis maupun yang lainnya. Dengan adanya jalur pelayaran langsung akan menjadi alternatif untuk mengadakan perjalanan. Begitu pula masyarakat Mamuju yang juga banyak berasal dari transmigrasi asal Jawa akan lebih efektif bila langsung menuju Surabaya.

Berkaitan dengan masalah pelabuhan Belang-belang, sebagai satusatunya andalan kawasan ini sangat perlu dikembangkan sebagai sarana transportasi. Salah satu pengusaha mengatakan apabila dibandingkan dengan potensi yang sama di daerah lain pelabuhan Belang-Belang sebagai satu-satunya andalan semestinya cepat dibenahi tetapi ternyata pelabuhan Belang-belang belum mendapat perhatian seperti pelabuhan yang lain. Pandangan ini menujukkan bahwa kawasan ini memang selalu menjadi prioritas terakhir bila dibandingkan dengan kawasan lain

Permasalahan infrastruktur yang masih sangat tertinggal, kondisi ini harus segera dituntaskan, mengingat banyaknya unsur yang dapat dirugikan jika tidak secepatnya ditangani. Menurut salah satu birokrat, pembangunan fisik terutama dalam infrastruktur bagi kawasan ini juga menjadi penyebab kurangnya kunjungan pejabat-pejabat tinggi pemerintah negara. Gubernur Palaguna pada periode kedua jabatannya disinyalir hanya sekali berkunjung ke Mamuju itupun dalam rangka pelantikan Bupati Mamuju. Begitu juga Presiden dan wakilnya, hanya Megawati yang datang ke daerah Polmas.

Ketertinggalan dalam pembangunan infrastruktur selain berpengaruh pada terhambatnya percepatan pertumbuhan pembangunan ekonomi juga pengembangan sumber daya manusia. Salah satu indikasi adalah masih kurangnya sarana persekolahan di daerah ini. Di Majene misalnya dari empat kecamatan sekolah menengah atas masih hanya ada di kota

kabupaten, dan baru tiga tahun ini ada di salah satu kota kecamatan setelah lama tertunda 8

Dari paparan tersebut, maka ada keinginan masyarakat Mandar untuk mengejar ketertinggalan dengan daerah-daerah lain di Sulawesi Selatan, mereka berharap agar dapat menjadi wilayah mandiri dan mengembangkan segala potensi daerahnya sendiri. Hal ini seperti yang sama diungkapkan dari penggagas ide serta pelaku konstruksi identitas, sewaktu kongres masyarakat Mandar di Majene mengatakan, "bahwa keinginan membentuk propinsi karena pemerintah pusat kurang perhatian terhadap rakyat Mandar. Disamping itu, bahwa rakyat Mandar ingin mandiri dan memajukan wilayahnya seperti daerah yang lain".

Uraian di atas menunjukkan, selain dominasi politik, ketimpangan pembangunan juga mewakili perasaan etnik Mandar sebagai etnik yang termarginal dan daerah yang tertinggal. Perasaan atas pembedaan yang dilakukan oleh pemerintah provinsi kepada wilayahnya, menggerakkan sekelompok elite yang mengatasnamakan etnik untuk menempatkan Mandar sejajar dengan etnik lain di Sulawesi Selatan, dengan pembentukan provinsi Sulawesi Barat.

Diramu dari beberapa informasi yang diperoleh dalam Muliadi, Tesis "Gerakan Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat, 2001, juga dapat dilihat dalam Gustiana A Kambo, Tesis "Perjuangan Eks Afdeling Mandar Dalam Proses Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat, 2002.

Pembentukan provinsi baru, pada dasarnya merupakan masalah yang terkait pada hubungan pusat dan daerah, persoalan yang berimplikasi pada kecendrungan praktek sentralisasi dan desentralisasi. Paham negara demokrasi yang kita anut, memperlihatkan adanya campur tangan yang begitu luas dari pemerintah pusat dalam kegiatan kemasyarakatan, termasuk dalam penyelenggaraaan pemerintahan di daerah. Campur tangan ini menuntut hal-hal seperti prinsip "equal treatment", "equal service", "equal protection", dan lain-lain yang membutuhkan berbagai keseragaman atau uniformitas pengaturan dan pengelolaan (Manan, 1994: 4)

Kondisi demikian menjadi keinginan kuat membentuk wilayah yang otonom bagi Mandar, selain itu pula dipicu adanya krisis yang sampai awal tahun 2001 belum teratasi. Konflik vertikal menunjukkan makin tingginya resistensi daerah atas sentralisasi kekuasaan pemerintahan pusat, meski Sekurang-kurang, orde telah berubah. dalam disertasi ini. dapat dikategorikan tiga hal penting yang memicu resistensi: Pertama, selama ini daerah merasa diperlakukan secara tidak adil oleh pemerintah pusat, lebih sering takluk di bawah kehendak pusat dan terkadang terjadinya pelanggaran -pelanggaran yang tidak terselesaikan di berbagai daerah. Kedua. terkurasnya sumber daya alam sebagai kekayaan utama daerah, karena lebih banyak digunakan untuk kepentingan pemerintah pusat/provinsi tanpa kesepakatan daerah. Ketiga, kurangnya perhatian pemerintah, khususnya

dalam distribusi pembangunan infrastruktur, tidak dibangun dengan tuntas, dan semakin menjadi beban daerah dan masyarakat.



#### **BAB IV**

# PROSES PEMBENTUKAN PROPINSI SULAWESI BARAT SEBAGAI PROJECT IDENTITY DARI KONSTRUKSI SOSIAL

Identitas etnik adalah suatu proses pengukuhan atau penciptaan terhadap suatu nilai-nilai atau simbol-simbol etnik yang mendasari suatu sistem. Proses itu dapat terbentuk lewat interpretasi realitas fisik dan sosial sebagai atribut-atribut etnik. Identitas etnik yang terinternalisasi dalam tindakan memiliki makna yang sangat penting karena dibutuhkan seseorang atau kelompok dalam mengaktualisasikan apa yang menjadi problem dalam dirinya. Aktualisasi problem biasanya dilakukan dengan tindakan. Tindakan dalam pencipataan identitas etnik merupakan bagian dari tindakan luar yang mengikutsertakan tindakan dalam dirinya yang tersembunyi. Dalam hal ini, identitas etnik dipandang sebagai suatu tindakan yang bermakna pada peran yang dibangun oleh seseorang atau kelompok untuk menentukan ranah kekuasaan etniknya.

Penentuan ranah kekuasaan etnik merupakan bagian dari aktifitas politik. Aktifitas ini biasanya dilakukan secara sadar dan selalu menyediakan waktu dan ruang yang lebih konstan untuk bertindak dan berpikir demi identitas mereka. Identitas etnik tersebut dibentuk dalam aksi-aksi politik. Segala hal yang terkait dengan aksi-aksi politik yang dijalankan oleh aktor

selalu menunjukkan identitas etniknya. Identitas etnik itu dijadikan sebagai jembatan untuk memperoleh kekuasaan.

Dalam tahap ini, penulis akan memaparkan aktor-aktor yang mengkonstruksi identitas etnik Mandar. Dalam hal ini, konstruksi identitas etnik dibangun sebagai kesadaran politik individu atau kelompok untuk melakukan tindakan menempatkan posisi terbaik bagi etniknya. Apa yang dilakukannya setidaknya merupakan upaya untuk menemukan kembali (re-invention) identitas yang telah mengabur.

Secara khusus, bagian ini akan membahas empat hal yang terkait dengan konstruksi identitas Mandar, terutama dalam pembentukan provinsi Sulawesi Barat. (1) tahapan sejarah konstruksi identitas, (2) proses konstruksi identitas dan aktor yang berperan di dalamnya, (3) polemik setelah provinsi terbentuk, dan (4) posisi elite pejuang dan penerus konstruksi. Pendekatan yang dipakai dalam membahas ke-empat hal tersebut dengan membandingkan apa yang telah dilakukan oleh elite pejuang (penggagas) dan apa yang dilakukan oleh elite intelektual dalam merealisasikan gagasan pembentukan provinsi.

# A. Tahapan Sejarah Konstruksi Identitas Etnik Mandar

Konstruksi identitas etnik Mandar lewat penguatan pembentukan provinsi, pada dasarnya berkembang dari ide atau pemikiran yang tidak hanya terjadi saat reformasi, tetapi juga sebelum reformasi. Sebenarnya

tahap pertama pemikiran itu dimulai sejak awal kemerdekaan dan berlanjut pada tahap berirkutnya hingga terbentuknya provinsi Sulawesi Barat. Semua tahap pembentukan provinsi tersebut, pada dasarnya diilhami dari keinginan yang kuat untuk membentuk wilayah itu sebagai daerah otonom yang berdiri sendiri. Dalam otonomi daerah diberikan kebebasan untuk berprakarsa dan berinisiatif mengolah dan mengoptimalkan potensi yang dimiliki daerah. Karena itu dalam daerah otonom dituntut adanya kebebasan dan kemandirian. Tanpa kebebasan dan kemandirian sulit ditemukan daerah otonom yang sesungguhnya.

Bertitik tolak dari kebebasan dan kemandirian tersebut, maka beberapa tokoh (elite-elite pejuang) telah beberapa kali mencoba menempatkan posisi etnik Mandar untuk dapat disegani dengan etnik lain di Sulawesi. Hal itu direalisasikan melalui tahapan-tahapan konstruksi. Tahapan tersebut berdasarkan pernyataan para elite pejuang yang kemudian menjadi persepsi umum di kalangan masyarakat Mandar. Tahapan itu didikategorikan dalam lima tahap, yang dicirikan berdasarkan fenomena yang mengikutinya, yaitu:

1. Tahap tercetusnya ide dan gagasan (Agustus 1945).

Tahap ini merupakan tahap awal, karena kategori konstruksi identitas masih dalam bentuk ide atau pemikiran para elite pejuang kemerdekaan di Wilayah Mandar. Artinya konstruksi mereka masih terbatas dalam bayang-bayang atau pikiran elite pejuang Mandar Salah satu di antaranya adalah

H.A. Malik Pettana Endeng sebagai pemuda pejuang saat itu. Adapun catatan pentingnya, sebagai alat penggerak bagi pemuda Mandar saat itu yaitu:

"Jika pada suatu saat nanti Indonesia merdeka, maka wilayah konfederasi kerajaan Pitu Ba'bana dan Pitu Ulunna Salu akan menjadi satu Kresidenan atau provinsi sendiri dan otonom. Karena konfederasi ini merupakan bentuk kejayaan kerajaan-kerajaaan Mandar yang harus dibentuk kembali sebagai wilayah yang diperhitungkan. Selain itu, wilayah ini sangat kaya dan berpotensi, pemerintah seharusnya memperhatikan hal ini dan mengupayakan kembalinya Mandar lagi".

(Elite penggagas)

Elite pejuang itu memiliki pemikiran awal untuk memberikan kesadaran bagi elite pejuang selanjutnya sehingga dapat memberikan pemahaman yang kuat tentang arti pentingnya Mandar bagi mereka. Walaupun masih dalam tataran pemikiran, tetapi setidaknya pemikiran dasar yang dikembangkan oleh Malik Pettana Endeng menjadi kesadaran awal pada elite-elite yang melanjutkan gagasan itu.

Pemikiran elite itu tidak mendapat respon yang positif pemerintah saat itu. Kenyataannya setelah proklamasi kemerdekaan dilaksanakan rapat tanggal 19-08-1945. Dalam rapat tersebut hanya membagi Indonesia ke dalam delapan provinsi saja, yakni: provinsi Jawa Barat, Jawa Tengah, Jawa Timur, Sumatera, Borneo, Sulawesi, Sunda Kecil, dan Maluku. Etnik Mandar tidak berdiri sendiri sebagai sebuah provinsi. Etnik Mandar menjadi bagian dari provinsi Sulawesi.

## 2. Tahap yang dijembatani oleh organisasi Bapnas (17 Agustus 1948)

Tahap ini juga disebut sebagai tahap kedua, konstruksi identitas masih dalam masa pemerintahan Negara Indonesia Timur. Saat itu beberapa kekuatan sosial politik di wilayah Mandar bersatu pada satu rencana persiapan pembentukan keresidenan/provinsi. Rencana itu kemudian difasilitasi oleh satu organisasi kemasyarakatan yang disebut dengan Bapnas yaitu Badan Permufakatan Nasional. Organisasi itu dibentuk pada tanggal 17-08-1948, berkedudukan di Majene, pembentukan organisasi itu mendapat dukungan yang sangat kuat dari Partai Syarikat Islam (PSI) dan Partai Kedaulatan Rakyat (PKR).

Organisas itu kemudian dipimpin oleh salah satu elite pejuang, yaitu Wahab Anas, saat itu dia dianggap tokoh yang sangat militan dan getol untuk merealisasikan rencananya, di lain tempat, khususnya di Balanipa (Sekarang Tinambung), elite elite pejuang KRIS MUDA Mandar terdiri dari H. Abd. Malik, H.Riri Amin Daud, Rahman Tamma juga berpikir untuk segera membentuk propinsi. Konstruksi itu dianggap sebagai lanjutan dari pemikiran dan gagasan H.A. Malik Pettana Endeng. Pernyataan Wahab Anas saat itu:

"Pada saat itu saya membantu Puang Malik memperjuangkan citacita murni tersebut. Yang paling bersejarah pada perjuangan ini, adalah saat puncak perjuangan, dimana diadakan musyawarah daerah di Arajang Tinambung dan berhasil membentuk formatur Pembentukan Pemerintah Darurat R.I provinsi Sulawesi Barat ".

(Elite pejuang)

Kelanjutan konstruksi itu tidak memperoleh hasil yang memuaskan. Kecuali suatu babak baru yang kelam menyelimuti eks afdeling Mandar. Walaupun berhasil merebut opini secara luas dan Bapnas telah berhasil mensosialisasikan pemikiran dan gagasan tersebut ke masyarakat, tetapi pada saat bersamaan muncul pula Pemerintah Darurat di Pamboang dan mengangkat Djuhaeni Ahmad sebagai gubernur militer. Hal itu menjadi sebuah dilema bagi masyarakat.

Muh. Riri Daud dengan rasa kecewa mengisahkan kembali peristiwa pertemuan dengan pejabat pemerintah masa itu:

"Saat itu saya bersama Abd. Malik, Abd Rauf dan Makkaraeng, Hamzah Tumpu melakukan pertemuan dengan Ketua Badan Pekerja KNIL di akting Presiden R.I Mr. Assaat dan Menteri Dalan Negeri M. Susanto Tirtoprojo dan menyetujui pembentukan Propinsi Sulawesi Barat dimana menunjuk H.A. Malik sebagai Residen Sulawesi Barat, namun keinginan pada saat itu belum juga menjadi kenyataan. Kami berdua juga tidak diberi alasan mengapa perjuangan kami masih ditunda, tapi disinyalir bahwa akibat kondisi politik dan keamanan yang kurang stabil akhirnya menunda pembentukan Sulawesi Barat".

(Elite pejuang)

# 3. Tahap dualisme kepemimpinan sipil-militer (1950)

Tahap ini merupakan tahap ketiga, berkisar tahun 1950-1965, waktu itu terjadi pemberontakan Kahar Muzakkar. Seperti wilayah lain di Sulawesi, wilayah Mandar juga terimbas dan praktis terisolasi dari pemerintah provinsi dan pemerintah pusat. Sebagian besar Polmas, Majene, dan Mamuju menjadi daerah defakto DI/TII (Darul Islam/Tentara Islam Indonesia),

sehingga terjadi dualisme pemerintahan. Kondisi itu semakin buruk ketika pemerintah wilayah itu berada dalam keadaan darurat perang. Adanya dualisme kekuatan yang berlangsung antara sipil-militer yang pada saat itu di pimpin oleh Letkol A. Selle yang sudah berlangsung sejak awal tahun 1954. Kapten A. Selle merupakan salah satu bawahan Kahar Muzakkar yang tergabung dalam Corps Cadangan Nasional, dan menjadi orang pertama masuk bergabung ke dalam Angkatan Perang Republik Indonesia Serikat.

Menurut catatan sejarah, Kapten A.Selle adalah pemimpin yang selalu menjaga hubungan baik dengan anak buahnya. Beliau memakai gaya kepemimpinan sebagai pelindung dari sistem feodalisme (Gonggong, 183), dengan mempraktekkan kepemimpinan yang menggambarkan gaya feodal. Selain mempertahankan hubungan dengan bawahan, beliau juga membentuk beberapa batalyon cadangan dengan biaya sendiri. Gaya kepemimpinan itu dilaksanakan dengan mengeksploitir beberapa sumber daya alam yang ada di wilayah Mandar sehingga masyarakat Mandar melakukan eksodus ke Pare-pare, Makasssar, Kalimantan, dan Jawa. Tokoh-tokoh Mandar saat itu tidak mampu berbuat banyak selain menunggu momentum perubahan.

Dinamika politik demikian memicu gerakan pemuda untuk membentuk Front Pembebasan Rakyat Tertindas Mandar (FPRTM) yang bertujuan mengakhiri dualisme kekuasaan melalui penghapusan kekuasaan A. Selle di wilayah Mandar, karena banyak melakukan pelanggaran hak azasi manusia. Tokoh yang terlibat dalam tahap ini antara lain: H.A. Depu, Baharuddin

Lopa, Husni Djamaluddin, S. Mengga, Muh Riri Amin D, A. Syaiful Sinrang dan lain-lain. Hal itu dituturkan oleh elite pejuang sebagai berikut:

"Perjuangan Front ini mendukung pada dua hal yaitu pengakhiran kekuasaan dualisme Letkol A. Selle pada tahun 1964 dimana dia dinonaktifkan serta perjuangan untuk mengusahakan pemekaran wilayah provinsi dimana peluang swatantra Tingkat II Mandar saat itu sangat terbuka dan berpeluang untuk menjadi sebuah provinsi, namun tahun 1959 wilayah mandar swatantra Mandar malah dimekarkan menjadi tiga kabupaten, yaitu Polmas Mejene dan Mamuju dan bukan sebuah provinsi. Kemudian pada tahun 1960, Front perjuangan ini membentuk Dewan Perjuangan Pembentukan Provinsi Dati I Mandar, akan tetapi belum berhasil karena pemerintah sibuk dengan perjuangan pembebasan Irian Barat, sehingga sosialisasi perjuangan secara lokal kurang dapat dilaksanakan ".

(Tokoh Adat/ Budayawan)

Senada dengan itu seorang tokoh intelektual yang ikut bergabung dalam perjuangan itu membenarkan pernyataan di atas. Dengan penuh kehati-hatian beliau menuturkan apa yang pernah dialaminya:

"Beberapa orang yang masuk dalam kelompok kami seperti Baharuddin Lopa, Andi Mappatunru, S. Mengga dan yang lainnya berpandangan bahwa untuk menghilangkan pengaruh kekuasaan sentralistik, kami mengusulkan penghapusan daerah swantantra Mandar untuk kemudian di mekakarkan menjadi tiga kabupaten, dengan maksud agar nantinya mudah untuk menjadi sebuah provinsi sehingga akhirnya kami membentuk Dewan Perjuangan Pembentukan Provinsi Daerah Tingkat I Mandar sebagai wadah tempat kami melakukan perjuangan. Dewan kami berkerja dengan maksimal, tetapi saat itu kami tidak memperoleh perhatian yang besar dari pemerintah, suara kami tidak didengarkan karena saat itu, pemerintah masih sibuk membenahi pembebasan daerah Irian Barat. Dan alasan yang sangat kuat, bahwa pemerintah belum bisa merespon akibat situasi politik dan keamanan yang kurang kondusif untuk segera daerah Mandar meniadi provinsi baru".

(Elite int/pejuang)

Pemerintah saat itu menganggap bahwa eks afdeling Mandar belum layak menjadi sebuah provinsi dan untuk meredam kekecewaan barisan pemuda maka tokoh Muda Baharuddin Lopa diangkat menjadi Bupati Majene, H. A. Paccoba sebagi Bupati Mamuju serta A. Hasan Mangga menjadi Bupati Polmas. Menurut Baharuddin Lopa (dikutip oleh Hasanuddin dkk, 2000) bahwa pengangkatan dirinya menjadi Bupati Majene dengan cara dispensasi (karena saat itu beliau belum cukup umur), pengangkatannya dimaksudkan untuk membawa misi penegakkan pemerintahan yang taat pada azas sekaligus untuk mengimbangi kekuasaan dualisme A. Selle yang menyimpang dari tugas kemiliteran, sekaligus mengupayakan keamanan wilayah pemerintahannya.

Pengangkatan itu menunjukkan bahwa mereka bertigalah yang menjadi Bupati pertama di tiga kabupaten yang dimekarkan, dan saat itu onder afdeling Mamasa luput dari pemekaran, wilayahnya tidak dikembangkan menjadi satu kabupaten, tetapi masuk menjadi bagian dengan kabupaten Dati II Polewali Mamasa.

Selama beberapa tahun, ketiga kabupaten tersebut kurang dapat berkembang dengan baik. Hal itu disebabkan kondisi daerah yang belum normal. Saat yang sama, ada isyarat pemerintah pusat mengakomodasi aspirasi pemekaran terutama di Sulawesi selatan dan Tenggara, yang akhirnya memacu kembali para tokoh-tokoh Mandar untuk mengkonstruksi

kembali pemikiran dan tindakan agar Mandar dapat ditetapkan sebagai satu propinsi yang mandiri.

4. Tahap difasilitasi organisasi lintas kabupaten MSSC "Mandar Study and Sport Club" (1965).

Tahap keempat dimulai sejak runtuhnya Orde lama, konstruksi kembali diupayakan oleh elite-elite yang sama pada tahap sebelumnya serta ditambah dari beberapa mahasiswa Mandar yang menimba ilmu di perguruan tinggi di Makassar. Saat itu mulai terbentuk organisasi-organisasi kemasyarakatan dari Mandar, ada yang mewakili dari tiap kabupaten, bahkan ada juga yang mewakili dari tiap-tiap nama kerajaan-kerajaan dulu, seperti kerukunan masyarakat Mandar Majene (K3M) dan Himpunan Mahasiswa Balanipa (HMB).

Menurut salah satu elite pejuang yang saat terlibat dalam konstruksi menuturkan :

"Sebenarnya pemikiran dan perjuangan untuk pembentukan provinsi Sulawesi Barat sudah ada sejak Orde lama hingga zaman Orde baru, akan tetapi di setiap tahap perjuangan tidak pernah ditindaklanjuti secara sungguh-sungguh oleh pemerintah karena tuntutan tidak prioritaskan. Padahal pemerintah dulu menjanjikan bahwa ketujuh daerah afdeling di Sulawesi semuanya akan menjadi daerah provinsi ".

(Elite pejuang)

Zaman Orde baru ditandai dengan terbentuknya organisasi yang mengatasnamakan Polmas, Majene dan Mamuju sebagai organisasi lintas kabupaten. Salah satu organisasi ini adalah "Mandar Study and Sport Club

(MSSC)", yang dibentuk tanggal 10 November 1964. Melalui organisasi ini, muncul gagasan ke arah kesadaran baru untuk bangkit membangun kembali Mandar seperti yang telah dipikirkan dan diperjuangkan oleh tokoh-tokoh pencetus gagasan sebelumnya dan tetap mendesak pemerintah pusat agar dengan cepat menjadikan wilayah Mandar menjadi sebuah provinsi.

Pelaku konstruksi dengan rasa kecewa mengisahkan peristiwa gagalnya perjuangan tahap keempat. Dia merasa pemerintah kurang peduli terhadap aspirasi masyarakat Mandar, saat itu beliau mengisahkan :

"Penggagas dalam studi Mandar itu diprakarsai oleh tokoh muda Ma'mun Hasanuddin. Walaupun telah bekerjasama dengan tokoh tokoh sebelumnya. Namun pemerintah tidak juga memperhatikan tuntutan pembentukan provinsi, dimana didukung oleh Perda No 2/1964 dan UU No. 13/1964 bahwa provinsi Sulawesi Sulawesi Selatan Tenggara hanya dibagi dalam dua provinsi yakni Sulawesi Selatan dan Sulawesi Tenggara sementara Sulawesi Barat masih ditunda padahal kenyataan di lapangan bahwa eks afdeling Mandar lebih layak menjadi sebuah provinsi dibandingkan dari sulawesi Tenggara saat itu dan ada kecendrungan dari pemerintah untuk tidak mau melepaskan Mandar sebagai satu provinsi".

(Elite int/ pelaku)

Kekecewaan intelektual itu sangat mendasar, karena pemerintah telah menjanjikan bahwa Mandar akan menjadi provinsi sendiri dari pemekaran Sulawesi Selatan dan Tenggara. Tapi kenyataannya, Mandar masih tetap menjadi bagian dari Sulawesi Selatan. Hal itu menumbuhkan kekecewaan yang mendalam dari sebagian masyarakat, karena sebenarnya Mandar lebih layak untuk dimekarkan dibandingkan dengan Sulawesi Tenggara, kalau ditinjau dari aspek kesiapan infrastruktur dan sumber daya, akan tetapi kalau

ditinjau aspek wilayah pelayanan Sulawesi Tenggara tergolong sangat jauh dari ibukota provinsi, sehingga yang lebih cepat dimekarkan menjadi provinsi sendiri adalah Sulawesi Tengggara.

 Tahap perjuangan antara elite tradisional (pejuang) dan elite intelektual (1998)

Merupakan tahap kelima, sebagai tahap lanjutan dari upaya yang dilakukan oleh elite-elite Mandar yang sejak tahun 1964 ingin membentuk provinsi, akan tetapi tidak mendapat respon dari pemerintah. Tahap itu sebagai upaya puncak dan merupakan gabungan pemikiran pembentukan provinsi Mandar (Sulawesi Barat) dalam proses yang cukup lama. Kegagalan upaya pembentukan provinsi berlangsung hampir tiga puluh tahun, dan sejak itu tidak ada lagi aspirasi terbuka yang menuntut perubahan politik dan pemerintahan, termasuk aspirasi pemekaran wilayah. Hal itu disebabkan karena pemerintah pusat menjalankan sistem pemerintahan yang cenderung sentralistik, sehingga aspirasi daerah kurang diperhatikan, termasuk aspirasi pemekaran wilayah. Pemekaran wilayah hanya dibenarkan jika benar-benar dipandang perlu itupun hanya terbatas pada pemekaran kabupaten/kotamadya saja.

Pembentukan provinsi ke 27 Timor Timur, pada masa orde baru bukan disebabkan adanya pemekaran wilayah, tetapi lebih merupakan pengintegrasian wilayah bekas jajahan Portugal ke dalam negara kesatuan Republik Indonesia. Pembatasan pemekaran wilayah karena setiap wilayah

yang terbentuk itu membebani anggaran pendapatan dan belanja Negara, sebab setiap kabupaten baru terbentuk itu akan membebani APBN seperti, gaji pegawai, tunjangan jabatan Bupati, kepala Dinas dan tunjangan-tunjangan lainnya.

Tahap kelima merupakan gabungan pemikiran dari elite, yaitu elite intelektual dan elite pejuang. Elite pejuang adalah mereka yang masuk sebagai kategori pengagas pemikiran tahap awal, mereka kemudian berjuang dalam tahap-tahap berikutnya dan telah menanamkan pemikiran untuk membentuk provinsi. Sedangkan elite intelektual adalah mereka yang kemudian mengkonstruksi ulang pemikiran dan ide-ide dari elite pejuang. Gabungan dua kelompok elite ini membentuk sebuah forum yang disebut dengan forum Sipamandar, forum yang mengatasnamakan dirinya seperti nama awal dari kata Mandar, yaitu saling menguatkan. Forum itu sebagai media komunikasi dan partisipasi masyarakat Mandar. Forum itu dibentuk oleh para pemimpin organisasi kemasyarakatan Pemuda. Orientasi forum itu lebih banyak berkiprah sebagai forum antar tiga kabupaten dan bebas dari kegiatan politik, sehingga forum itu hanya memfasilitasi kemasyarakatan, kemahasiswaan dan kepemudaan yang arahnya adalah pada peningkatan sumber daya manusia.

Organisasi kemasyarakatan dan pemuda mahasiswa yang membentuk forum ini adalah, Kerukunan kekeluargaan Masyarakat Mandar Polmas (KKM-MP), Kesatuan Pelajar Mahasiswa Polewali Mamasa (KPM-PMM),

Ikatan Pemuda Pelajar Mahasiswa Majene Mandar (IPPMIM), Perhimpunan Pemuda Pelajar dan Mahasiswa Mamuju (HIPERMAJU), dan Persatuan Keluarga Mamuju (PERSUKMA). Selain itu, forum ini juga beranggotakan elite-elite yang berpengaruh di Mandar, antara lain: H.A Mappatunru, Husni Djamaluddin, Prof. Dr. Darmawan MR, Andi Maksum D'ai, H. Borahima, Mahmud Hadjar, Rahmat Hasanuddin, Ma'mun Hasanuddin dan sejumlah elite yang lain.

Salah satu anggota menyebutkan:

"Forum ini membentuk presidium yang terdiri dari tiga anggota presidium yang secara bergiliran menjadi ketua masing-masing Husni Djamaluddin (Polmas), Asnawi Parampasi (Mamuju) dan Prof. Dr. Amin Abdullah (Majene). Karena sesuatau hal kemudian ketua presedium dari Majene digantikan oleh Rahmat Hasanuddin yang juga putera daerah Majene. Harapannya bahwa ketiganya mewakili aspirasi dari tiga kabupaten yang ada di Mandar".

(Elite int/pelaku)

Aktifitas forum itu diwakilkan kepada Ma'mun Hasanuddin sebagai ketua harian dan H. Borahima selaku sekretaris Jendral. Selama kurun waktu sejak berdirinya forum ini sampai tahun 1997, pemikiran untuk membentuk provinsi masih diobsesikan dalam tataran wacana politik dalam bentuk diskusi dan sarasehan. Tahap itu menempatkan idealisme dan aspirasi pembentukan provinsi Sulawesi Barat berada pada keinginan yang kuat untuk secepatnya dikonstruksi kembali, sebagaimana pemikiran elite-elite sebelumnya. Atas dasar pemikiran mereka harus dilaksanakan dengan

tindakan yang konkrit, mengingat ada peluang yang telah diberikan pemerintah dengan undang-undang otonomi daerah.

Upaya-upaya yang dilakukan oleh kelompok yang tergabung dalam forum *Sipamandar* belum berhasil. Hal itu disebabkan masih kuatnya cengkraman orde baru dalam melakukan pembatasan pemekaran wilayah. Akan tetapi forum *Sipamandar* bangkit kembali ketika kekuasaan orde baru runtuh, diganti dengan orde reformasi.

Euforia reformasi telah mengoyahkan pemerintah pusat sehingga sistem pemerintahan sentralistik berubah menjadi ke arah yang lebih desentralisasi. Gerakan desentralisasi dan otonomi daerah dikumandangkan diberbagai daerah di Indonesia, utamanya daerah kaya seperti aceh dan Papua. Hal itu diikuti oleh daerah-daerah lain yang tergabung dalam etnik tertentu untuk membentuk daerah otonom sendiri.

Salah satu etnik di provinsi Sulawesi Selatan yang ingin berdiri sendiri sebagai daerah otonom adalah etnik Mandar. Gerakan menuju pembentukan provinsi Sulawesi Barat pasca reformasi diawali tahun 1999. Saat itu elite Mandar bersepakat membentuk KAPP-SulBar (Komite Aksi Pembentukan Provinsi – Sulawesi Barat), yaitu sebuah lembaga yang mempelopori gerakan perjuangan yang lebih terencana, sistematis dan konstitusi. Dalam perkembangannya mendapat dukungan sepenuhnya dari seluruh rakyat melalui persetujuan tiga DPRD, kabupaten Polmas, Majene dan Mamuju. Alasan utama ditujukan karena konstruksi untuk menempatkan Mandar

sebagai wilayah yang otonom seperti kejayaan konfederasi kerajaan Pitu Babana Binanga dan Pitu Ulunna Salu, tidak sekalipun menjurus pada pelanggaran hukum dan perundang-undangan karena sebagai masyarakat, orang Mandar sangat menghargai konstitusi, etika dan nilai persaudaraan dan persatuan. Rakyat Mandar mencintai dan komit terhadap negara kesatuan.

Kenyataan di atas membuktikan bahwa konstruksi identitas Mandar etnik direalisasikan dengan upaya pembentukan provinsi, artinya melibatkan perasaan emosional kesejarahan dari konfederasi kerajaan yang digulirkan sejak awal kemerdekaan. Elite pejuang sebagai penggagas pemikiran merekomendasikan bahwa tidak ada alasan bagi Sulawesi Selatan untuk menghalangi etnik Mandar untuk membentuk propinsi yang berdiri sendiri. Mandar berjuang semaksimal mungkin, dan membuktikan bahwa Mandar ada, Mandar kuat dan dikuatkan oleh kecintaan pada tanah dan rakyat Mandar.

Harapan tersebut diperkuat oleh salah seorang pelaku konstruksi, yang menuturkan:

"Pemikiran pembetukan provinsi Sulawesi Barat merupakan amanat yang harus segera dilakukan oleh kita sebagai generasi penerus. Ini harus segera diupayakan agar ada perasaan tenang bagi pejuang-pejuang pendahulu. Mandar harus tetap dibuktikan keberadannya, jangan kita hanya bergantung pada orang-orang yang tidak memperhatikan rakyat kita sepenuhnya. Mandar harus bangkit menempati kedudukan yang sama dengan etnik-etnik lain di Sul-Sel ini. Siapa lagi yang akan melanjutkan perjuangan kalau bukan kita sekarang. Jangan kita memberikan pekerjaan ini

kepada anak cucu kita. Sekaranglah Mandar harus diperhitungkan".

(Elite agama/pelaku)

Dari wacana di atas dapat disimpulkan bahwa semua subjek penelitian yang memberikan informasi tentang konstruksi pembentukan provinsi membenarkan keberadaan pemikiran dan gagasan tersebut. Pemikiran itu banyak dikonstruksikan oleh bangsawan, walaupun belum mendapat respon dari pemerintah, akan tetapi perjuangan tetap diteruskan sampai pada moment yang dianggap tepat untuk membentuk provinsi tersendiri.

## B. Proses Konstruksi Identitas Etnik Mandar dan Aktor Yang Berperan.

Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, bahwa konstruksi identitas etnik Mandar dalam tulisan ini diwakili melalui penguatan pembentukan provinsi. Proses konstruksi itu melibatkan segenap pihak, baik komponen masyarakat maupun elite. Elite menjadi kajian penting, karena menempatkan diri sebagai unsur penggerak sekaligus pelaku utama.

Bagian ini secara khusus akan membahas tiga hal, yaitu (1) awal konstruksi identitas etnik Mandar; (2) realisasi atas tindakan konstruksi di daerah; dan (3) pengaruh elite tradisional. Ketiga hal tersebut merupakan bagian yang saling terkait dalam melihat konstruksi identitas Mandar

Sebagai uraian awal, difokuskan pada tahapan dari ide/gagasan pembentukan provinsi, yang diwakili dalam empat tahap. Dari tahap awal hingga keempat, perjuangan elite belum memperoleh hasil. Meskipun gagal

akan tetapi usaha pembentukan provinsi tetap dilanjutkan. Perjuangan ini mengalami hambatan pada tahap pertama hingga keempat. Akan tetapi perjuangan tidak dihentikan, sampai pada tahap kelima dimana pemerintah telah memberi peluang dan kesempatan wilayah Mandar untuk berotonomi. Untuk itu uraian selanjutnya akan difokuskan pada tahap perjuangan kelima.

#### 1. Awal Konstruksi Identitas Etnik Mandar

Pembentukan provinsi baru di Mandar merupakan proses yang panjang. Awal pembentukan berasal dari aspirasi yang kuat dari masyarakat. Kondisi itu diakibatkan oleh dorongan dan motivasi yang besar dari masyarakat. Hal itu merupakan bentuk kesadaran masyarakat bersamasama menciptakan kondisi yang kondusif di wilayah Mandar. Aspirasi masyarakat berkembang dalam bentuk mendukung (pro), pesimis, dan bahkan menolak (kontra) pembentukan tersebut.

Kesadaran untuk membentuk provinsi mencapai puncaknya ketika dibentuk Komite Aksi Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat (KAAP-Sulbar) di Makassar pada tanggal 9 september 1998. KAAP- Sulbar merupakan wadah yang didalamnya bergabung antara elite-elte pejuang baik elite penggagas (elite tradisional) maupun elite penerus (gabungan elite: seperti elite intelektual, elite birokrat, elite agama, dan lain-lain).

Gabungan elite itu merupakan kekuatan moril dan diharapkan secepat mungkin melakukan tindakan konkrit. Hal itu dituturkan kembali oleh Ketua

KAPP-Sulbar Rahmat H, ditemui diruangan kerjanya, beliau sangat antusias menerima peneliti dan merasa bangga ada yang meneliti pembentukan provinsi. Selain sebagai ketua KAPP-Sulbar, beliau juga salah satu rektor perguruan tinggi swasta di Makassar, sehingga sebagai intelektual, maka awal perjuangan pembentukan provinsi banyak dilakukan dengan kegiatan diskusi. Ketika ditanyakan awal perjuangannya dengan penuh semangat beliau menceritakan:

"Walaupun awalnya kami lakukan hanya dalam bentuk kegiatankegiatan diskusi dan sarasehan semata, tapi dari kegiatan awal tersebut melahirkan kesepakatan dan keinginan yang kuat untuk melakukan tindakan-tindakan konkrit tidak hanya sekedar wacana belaka, tetapi menjadi keinginan yang harus segera diwujudkan. Kami merasa pertemuan-pertemeuan yang dilakukan sebagai pijakan awal berpikir mendapat titik terang, karena dukungan itu mengalir terus-menerus dan memang kita boleh tinggal diam saja. Jadi realisasinya bahwa kita harus membentuk suatu wadah yang menampung aspirasi pembentukan dan wadah itu kami sebut dengan Komite Aksi Pembentukan Propinsi Sulawesi Barat atau KAPP-Sulbar (wawancara, 12 September 2004).

(Elite Int/Pelaku)

#### Ditambahkannya:

Komite ini terdiri dari orang-orang Mandar yang berpotensi, memiliki jiwa dan semangat ke-Mandaran, mencintai Mandar sebagai tanah kelahirannya, dan mencintai Mandar karena ingin berbuat baik untuk masyarakatnya. Kedua hal itu menjadi salah satu dasar mengambil tindakan yang terbaik bagi Mandar untuk tetap eksis menunjukkan identitasnya.

Selanjutnya, komite itu membentuk kelompok-kelompok kerja (pokja) di tiap kabupaten. Tujuan kelompok kerja adalah langsung terjun pada masyarakat. Ketua koordinaor kelompok kerja Polmas, Syahrir Hamdani ditemui dikediamannya di Polmas mengisahkan kembali perjuangannya. Ketika ditanyakan kegiatan apa yang dilakukan oleh kelompok kerja, beliau menuturkan:

"Penunjukkan sebagai koordinator di Polmas bagi saya merupakan pekerjaan yang berat, mengingat saya banyak yang mengetahui kondisi riil di wilayah ini, maka amanah ini harus betul-betul saya jalankan. Terlebih dahulu yang kami lakukan adalah silaturahmi dengan tokoh-tokoh masyarakat terutama mereka-mereka dari kelompok bangsawan adat yang suaranya dapat menjadi pengaruh di masyarakat. Mungkin yang dilakukan oleh pokja-pokja di Majene dan Mamuju sama dengan yang kami lakukan, tapi pada dasarnya kami telah bekerja keras untuk meletakkan dasar pemahaman kepada masyarakat (wawancara, 14 September 2005)

(Elite Int./Pelaku)

Kelompok kerja (pokja) itu lebih mendekatkan tugasnya pada masyarakat tingkat bawah dengan dijembati oleh elite tradisional sebagai kelompok pendukung kuat. Pokja melakukan tugas sosialisasi dengan maksud agar masyarakat memahami dan mendukung kerja keras dari KAPP-Sulbar.

Di tingkat lokal, selain KAAP-Sulbar bersama dengan kelompok kerja di tiap kabupaten, terdapat juga DP3SP (Dewan Perjuangan Pembela Provinsi Sulawesi Barat) sebuah dewan yang dibentuk pada tanggal 19 Januari 2001 sebagai hasil keputusan kongres rakyat Mandar di Majene.

Dewan itu dibentuk untuk memudahkan masyarakat menyuarakan aspirasinya.

Para pemuda juga tidak mau ketinggalan. Mereka membentuk beberapa wadah kepemudaan antara lain, BPPSB (Barisan Pemuda Pembela Sulawesi Barat), dan lain-lain. Organisasi kepemudaan itu menjadi fasilitator bagi mahasiswa dan pemuda yang aktif untuk memberikan dukungan sepenuhnya. Salah satu penasehat BPPSB mengatakan:

"Untuk memperkuat dukungan, kami tidak melupakan kelompok pemuda. Pemuda dan mahasiswa merupakan elemen penting, untuk mensinergikan potensi-potensinya kami menyambut dengan senang hati kemunculan organisasi kepemudaan ini. Karena pada dasarnya, mereka memiliki tujuan suci, untuk kembali menjadikan Mandar wilayah yang otonom, tidak perlu bergantung pada Sulawesi Selatan" (wawancara, 15 September 2005)

(Elite/pelaku)

Untuk tingkat pusat, dimotori oleh tokoh-tokoh masyarakat Mandar membentuk suatu wadah bersama yang disebut dengan BPN-PPSB (Badan Pekerja Nasional-Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat), tokoh-tokoh yang berdomisili di Jakarta bersama-sama menyatukan misi pada bulan Januari tahun 2000. Diantaranya adalah Arif Djamaluddin, Puang Limboro, ARH, Imran P. Limboro, dan lain-lain. Tugas utama dari badan ini adalah menyalurkannya aspirasi di tingkat pusat, berbarengan dengan KAPP-Sulbar dari tingkat lokal.

Dari hasil observasi, keinginan untuk mempercepat pembentukan provinsi, dilakukan dengan tujuh agenda kerja yang dapat dihimpun sebagai berikut:

- Menggalang seluruh potensi dan elemen masyarakat Mandar dan non Mandar menyatukan persepsi dan tujuan bersama. Hal itu dilakukan melalui seminar, rapat akbar, dan deklarasi.
- 2. Membentuk komite-komite aksi di setiap wilayah terkonsentrasi pada warga Mandar seperti di Palu, Jakarta, Surabaya, Samarinda, Kendari, Balikpapan, Manado dan kota-kota lainnya. Sementara di tiga kabupaten (Polmas, Majene dan Mamuju) sepenuhnya dilakukan oleh kelompok kerja.
- Menggalang kekuatan intelektual untuk menjadi nara sumber dan membentukan opini publik dan mengajak masyarakat Mandar berperan aktif dalam pembentukan provinsi.
- 4. Melakukan sosialisasi visi dan misi pembentukan provinsi melaui media massa seperti media cetak dan elektronik. Penyebaran dan pemasangan stiker, pamlet, spanduk, dan lain-lain.
- 5. Menggalang dukungan dari seluruh masyarakat Mandar melalui solidaritas lintas etnik dan agama. Hal itu dapat dilihat pada pembentukan pansus di tiga DPRD (Polmas, Majene dan Mamuju) yang akhirnya DPRD dan Bupati masing-masing daerah mengeluarkan rekomendasi. Selanjutnya diikuti rekomendasi

Gubernur dan DPRD provinsi Sulawesi Selatan untuk dilanjutkan ke Jakarta.

- 6. Membuka rekening untuk menggalang dana melalui pengusaha asal Mandar, elite, dan masyarakat luas. Di samping itu pemerintahan daerah menyediakan pos anggaran bagi pembentukan provinsi yang kemudian dituangkan dalam APBD.
- 7. Melakukan loby dan negosiasi untuk menyakinkan rasionalitas dan kelayakan provinsi Sulawesi Barat. Hal ini dilakukan baik oleh KAPP-Sulbar melakukan pertemuan dengan DPRD Pusat, Komisi II DPR, DPOD (Dewan Pertimbangan Otonomi Daerah) Departemen Dalam Negeri, Menteri Kehakiman dan presiden Abdul Rahman Wahid (saat itu). Sementara BPN-PPSB melakukan loby dengan DPR khusunya komisi II juga dengan menteri PAN Ryas Rasyid (saat itu)<sup>9</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Agenda kerja yang disosialisasikan oleh Komite Aksi Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat dalam laporannya "Propinsi Sulawes Barat Dan Keniscayaan Sejarah (studi Kelayakan), 2000.

## 2. Realisasi atas Tindakan Konstruksi Di Daerah

Bagian ini secara khusus membahas observasi atas sosialisasi yang dilakukan di tiga kabupaten, yaitu di daerah Polmas, Majene dan Mamuju. Sosialisasi yang dilakukan melalui kekuatan kelompok kerja (pokja) masing-masing daerah. Aktifitas kelompok kerja tersebut akan diuraikan lebih lanjut.

Pertama, untuk daerah Polmas, kelompok kerja yang ditunjuk oleh KAPP-Sulbar, dikoordinasi oleh Syahrir Hamdani, seorang aktifis, mantan anggota DPRD Polmas, dan staf pengajar pada perguruan tinggi terkemuka di Sulawesi Selatan. Dalam pelaksanaan tugas, strategi sosialisasi yang dilakukan disebutnya sebagai tindakan gerilya. Hal itu dilakukan dengan mendatangi tokoh-tokoh masyarakat untuk memdapat simpati dan persetujuan untuk membentuk provinsi.

Kegiatan yang dilakukan oleh pokja tersebut, awalnya hanya sebatas wacana untuk meyakinkan sebagian elite saja. Akan tetapi karena saat itu kondisi belum memungkinkan, dan masa pemeintahan orde baru tidak pernah memberi kesempatan kepada etnik Mandar untuk membentuk propinsi sendiri. Ketua kelompok kerja Polmas, Syahrir H mengatakan:

"Bukan hanya pemerintah pusat yang tidak respon pada perjuangan kami, tetapi orang nomor satu didaerah ini (polmas) juga seakan-akan tidak pernah respon dengan ide yang kami bawa. Beliau sempat mengatakan "jangan pernah mengambil wilayah saya untuk membentuk provinsi karena tidak akan pernah oleh pemerintah daerah", lalu bagaimana bisa berjalan dengan baik jika ada hambatan struktural seperti itu. Tapi dengan hambatan seperti itu tidak membuat kami merasa harus mundur dari perjuangan. kami tetap berusaha mengupayakan yang

terbaik bagi warga kami, walaupun mungkin sebagaian birokrat mengecam perjuangan kami, tapi niat kami tulus" (wawancara, 14 September 2005).

(Ketua Pokja/pelaku)

Sementara itu, walaupun dalam proses sosialisasi kurang mendapat dukungan dari pemerintah daerah, akan tetapi tetap dijalankan dan sebagian besar melakukan rapat atau pertemuan dengan tokoh-tokoh masyarakat yang mendukung. Kegiatan ini lebih banyak dilakukan di Tinambung, perjuangan tersebut cocok dengan karakter masyarakat Tinambung karena masyarakatnya tegas dalam prinsip, terbuka, dan mudah kompromi. Selain itu, Tinambung tempat menetapnya beberapa tokoh pejuang yang masih hidup dan mendukung gerakan perjuangan tersebut. Tokoh yang dimaksud, antara lain H. Abd. Malik Pettana E. Di tempat ini juga ada sekelompok pemuda yang siap memberi dukungan. Kelompok itu tanpa henti-hentinya melakukan diskusi untuk mempercepat pembentukan provinsi.

Responnya tokoh-tokoh masyarakat, terlihat pada peringatan hari pahlawan tanggal 10 november 1998. Saat itu diadakan deklarasi di makam pahlawan korban 40.000 jiwa di Galung Lombok kecamatan Tinambung. Acara itu dihadiri seluruh komponen pejuang pembentukan provinsi, selain dihadiri oleh sesepuh masyarakat Mandar, hadir pula tokoh masyarakat dari Makassar yang tergabung dalam "Sipamandar", KAPP-Sulbar dan Pokjapokja dari masing-masing kabupaten. Kehadiran tokoh masyarakat, terutama penggagas awal sejak awal kemerdekaan yang setiap tahunnya diundang,

memberikan semangat bagi elite intelektual dan para pemuda, bahwa perjuangannya tidak sia-sia dan mendapat dukungan kuat dari elite pejuang (tokoh-tokoh masyarakat).

Setelah dari Tinambung, beralih ke Polewali. Di wilayah itu, sosialisasi menggunakan media elektonik, seperti radio Sawerigading, salah satu radio swasta yang memberikan waktu siaran untuk diskusi-diskusi pembentukan provinsi dan mencari masukan-masukan dari masyarakat. Di samping itu, koran daerah yaitu Mandar pos, memberikan rubrik sebagai ruang khusus sebagai tempat menuangkan opini bagi elite untuk mempengaruhi masyarakat. Kegiatan seperti itu, terus menerus dilakukan oleh kelompok kerja.

Sosialisasi itu mencapai puncaknya pada rapat akbar di Wonomulyo tanggal 12 januari 2000. Dalam rapat akbar itu bermunculan aspirasi masyarakat mendukung pembentukan provinsi baru. Aspirasi itu dinyatakan dalam bentuk pernyataan sikap yang dibacakan pada acara tersebut. Bahkan ketua DPRD Polmas dan Mamuju sempat hadir dalam acara tersebut dan memberikan dukungan secara pribadi.

Gencarnya dukungan masyarakat terhadap karya kepada kelompok kerja, sehingga DPRD berinisiatif membentuk pansus guna menjaring dan menampung kehendak rakyat untuk membentuk provinsi sendiri. Hasil yang diperoleh pansus kemudian dikolaborasikan dengan hasil pertemuan tiga DPRD Kabupaten yakni: Polmas, Majene, dan Mamuju). Pertemuan tiga

DPRD itu bertempat di Mamuju tanggal 3 Juni 2000. Setelah kembali kedaerahnya DPRD Polmas mengeluarkan rekomendasi pembentukan propinsi, setelah itu disusul rekomendasi dari Bupati Polmas.

Kedua, sosialiasi di Majene, seperti halnya strategi yang dilakukan di Polmas, yaitu mendatangi tokoh-tokoh masyarakat. Tujuannya adalah memperoleh dukungan simpati dan masyarakat. Disamping itu menyampaikan visi dan misi pembentukan provinsi. Pada dasarnya, tokohtokoh tersebut cukup mendukung, akan tetapi belum dinyatakan dengan dukungan resmi, mengingat belum ada respon dari pemerintah daerah. Hal itu terlihat ketika diadakan pertemuan di Padasalama Majene bulan September 1998. Pertemuan tersebut hanya dihadiri 3 orang dari 30 orang yang diundang. Kurangnya undangan yang hadir disinyalir karena keraguan atas kegiatan yang dianggap illegal.

Kondisi awal tersebut, tidak menurunkan semangat kelompok kerja Majene. Kelompok kerja itu kemudian membentuk kelompok kerja yang lebih kecil di tiap kecamatan. Hal itu dimaksudkan agar sosialisasinya lebih mudah dikoordinasi. Hasil dari sosialisasi itu adalah terbentuknya kesadaran masyarakat, sehingga melakukan rapat akbar di gedung *Assamalewuang* Majene tanggal 9 April 2000. Dalam rapat akbar tersebut, tidak hanya dihadiri tokoh dari Majene tetapi juga tokoh masyarakat dari dua kabupaten lainnya. Berawal dari rapat akbar itu sehingga pihak DPRD Majene segera membentuk pansus. Pansus itu menyepakati pembentukan provinsi baru.

Kesepakatan pansus itu ditindaklanjuti dalam rapat tiga DPRD di Mamuju tanggal 3 Juni 2000. Dalam rapat itu tiga DPRD bersepakat membentuk provinsi Sulawesi Barat.

Berdasarkan kesepakatan itu sehingga DPRD Majene mengeluarkan rekomendasi dukungan kelembagaan kepada KAAP-Sulbar. Rekomendasi diteruskan kepada Bupati untuk itu segera memberi rekomendasi pembentukan provinsi baru di Mandar. Realisasi dukungan di Majene ditunjukkan saat diadakan Kongres Nasional I rakyat Mandar. Saat itu, dukungan masyarakat meluas dan berbagai acara-acara tertentu selalu disisipkan komitmen dan semangat pembentukan provinsi. Sementara dukungan pemerintah daerah Majene dan DPRD sudah bulat, dengan membentuk kepanitiaan daerah dan aparat pemerintah terlibat secara langsung. Sebagai tindak lanjut dari dukungan tersebut, pemerintah daerah mengalokasikan anggaran dalam APBD. Anggaran itu digunakan untuk perjuangan pembentukan provinsi.

Ketiga, proses sosialisasi di daerah Mamuju sedikit berbeda dengan Polmas dan Majene. Di Mamuju ketika wacana ini bergulir, pemerintah daerah dan DPRD menyambut positif dan memberikan dukungan bulat. Hal itu dapat dilihat dari adanya keinginan pemekaran Mamuju menjadi beberapa kabupaten, sehingga sosialisasi tidak mengalami hambatan. Demikian juga dari masyarakat, karena sebagian besar daerah Mamuju dihuni oleh

pendatang yang cukup dinamis, sehingga mereka sebagian besar memiliki keinginan untuk meningkatkan kualitas hidupnya di daerah baru.

Sosialisasi dilaksanakan secara bergilir, dari daerah satu ke daerah yang lain, dengan memulai pada daerah yang akan dikembangkan menjadi kabupaten. Upaya tersebut memperoleh hasil yang maksimal. Hal itu ditandai dengan adanya persetujuan melalui tanda tangan dan pernyatan sikap dari 4500 tokoh masyarakat dari berbagai etnik, 100 tokoh masyarakat dari setiap desa dan terakhir dukungan dari 18 partai politik. Segenap dukungan tersebut akhirnya direspon oleh pemerintah daerah, dan wujud aspirasi masyarakat itu kemudian disetujui dengan rekomendasi dari DPRD Mamuju dan Bupati, dalam hal ini rekomendasi tersebut sangat spesifik karena didalamnya mencantumkan keinginan Mamuju sebagai ibukota propinsi. Untuk hal ini, oleh KAAP-Sulbar akan diserahkan sepenuhnya kepada Menteri Dalam Negeri<sup>10</sup>.

Diramu dari beberapa informasi yang diperoleh dalam Muliadi, Tesis "Gerakan Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat, 2001, juga dapat dilihat dalam Gustiana A Kambo, Tesis "Perjuangan Eks Afdeling Mandar Dalam Proses Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat, 2002.

## 3. Pengaruh Elite Tradisional

Dinamika pembentukan provinsi diwarnai oleh aktifitas dan pemikiran elite, khususnya elite atau pemimpin tradisional dan elite atau pemimpin masa kini (Koentjaraninggrat, 1945, 128). Dalam disertasi ini, elite tradisional adalah orang-orang yang dipandang mempunyai kekuasaan atas nama massa karena memiliki ciri-ciri tradisional yang dinilai tinggi oleh masyarakat lokal, seperti; keberanian, kharisma, berkemampuan ekonomis, serta unsur dan mengerakkan. mempengaruhi dapat untuk kebangsawanan mengorganisasikan massa. Sedangkan elite massa kini, diartikan sebagai mereka yang dipandang mempunyai kekuasaan atas massa kini, ditandai dengan pendidikan yang tinggi dan memiliki ciri-ciri kepemimpinan terutama berbagai masalah memecahkan untuk rasional pilihan dalam kemasyarakatan, serta legitimasi berdasarkan hukum yang berlaku.

Ketika ulasan kepemimpinan elite dibahas dalam struktur sosial masyarakat, tampaknya diperoleh gambaran bahwa elite dipandang sebagai teladan pada satu pihak dan pada pihak lain sebagai pemegang kekuasaan. Elite dipandang sebagai teladan karena memiliki bakat yang lebih unggul dan memenuhi misi historis tertentu. Sedangkan elite yang dipandang sebagai pemegang kekuasaan, adalah mereka yang secara kolektif merupakan pemimpin, pengambil keputusan, orang-orang yang berpengaruh dalam mengendalikan berbagai kegiatan dalam masyarakat (Schoorl, 128). Setiap elite mempunyai pengaruh atau kekuasaan terhadap masyarakatnya, dalam

pengertian ini kekuasaan mengacu pada suatu jenis pengaruh yang dimanfaatkan oleh si obyek, individu atau kelompok dengan lainnya.

Terkait dengan hal tersebut, wawancara dilakukan dengan salah seorang elite birokrat, yang tidak masuk dalam proses konstruksi, tetapi sebagai fasilitator ketika kelompok kerja ingin menemui petinggi-petinggi daerah, seperti Bupati. Tampaknya para birokrat bersikap dingin terhadap ide/gagasan pembentukan provinsi, karena menurutnya merupakan keinginan dari kelompok tertentu untuk mendapatkan kekuasaan.

Sikap dingin itu terlihat ketika birokrat tersebut hendak diwawancarai, mereka merasa tidak berkompenten untuk memberi informasi. Meskipun kelihatan enggan dan kurang bersahabat, akan tetapi dengan penuh kesabaran penulis dapat menemui kembali, sampai akhirnya beliau mau meluangkan waktu. Saat ditanyakan bagaimana kekuatan elite tradisional sebagai kelompok penentu, dengan sedikit hati-hati beliau mengatakan:

"Jika kita menghubungkan berkembangnya ide atau gagasan pembentukan provinsi Sulawesi Barat ini dengan elite, sangat jelas bahwa gerakan perjuangan ini karena elite, terutama datang elite tradisional yang kemudian dimobilisasi oleh elite intelektual dari kelompok Hasanuddin cs, sebagai kelompok yang merasa dirinya terpinggirkan. Gabungan kedua kekuatan tersebut yang membentuk kelompok kerja yang senantiasa mendatangi tokoh masyarakat dan mempengaruhinya, sehingga nyatanya sekarang mereka dapat mudah mendapat tempat di hati masyarakat. Tapi sebaiknya mereka meminta izin terlebih dahulu kepada pemerintah daerah " (wawancara, 21 September 2005).

(Elite birokrat)

Berbeda halnya dengan yang dikemukakan tokoh masyarakat lain. Tokoh itu pernah dikunjungi kelompok kerja (pokja) Polmas untuk memberikan dukungannya. Sebagai tokoh yang berpengaruh di wilayahnya, dia merasa sangat terhormat ketika harus memberikan wejangan kepada kelompok-kelompok anak muda yang memiliki semangat memperjuangkan pembentukan provinsi.

Hal yang mengecewakan adalah birokrat di daerah ini tampaknya bersikap dingin terhadap usaha kelompok kerja. Birokrat itu mengangap elite tradisional hanya pemanis belaka. Hal itu dapat dilihat dari penuturannya:

"Kita tidak boleh lupa bahwa pembentukan provinsi di daerah Mandar telah ada sejak awal kemerdekaan, dipelopori oleh elite lokal masa itu. Sekarang bukan merupakan hal yang baru , jika keinginan itu muncul kembali berupa perjuangan yang berkelanjutan yang tidak boleh melupakan jasa dari elite tradisional tersebut, jangan seperti lupa kacang akan kulitnya, karena bagaimanapun juga mereka (elite tradisional) adalah pejuang-pejuang pembentukan provinsi " (15 November, 2005).

(Tokoh masyarakat/ Adat)

Dari kedua pernyataan tersebut, dapat diperoleh suatu pernyataan bahwa untuk mewujudkan cita-cita membentuk provinsi baru faktor elite lokal tidak boleh diabaikan. Mereka dapat berfungsi sebagai penggerak utama dalam perjuangan tersebut. Selain itu hal yang perlu diperhatikan adalah adanya dikotomi antara putera daerah dan non putera daerah yang semakin berkembang dalam wacana pembentukan provinsi.

Dalam kasus ini, putera daerah Mandar awalnya menilai bahwa setidaknya jangan melibatkan orang lain atau etnik luar dalam proses konstruksi, karena mereka takut kedudukannya dapat digeser. Keterlibatan etnik lain dalam pembentukan provinsi dianggap mempersempit ruang gerak mereka sebagai putera Mandar. Menanggapi hal demikian, salah satu anggota Pokja Polmas menuturkan:

"Jika kita mengharapkan bahwa putera daerah untuk kemudian tampil memimpin daerahnya sendiri, maka ini adalah sesuatu hal yang salah. Untuk pengembangan daerah baru memang sangat memerlukan SDM yang handal dan professional, akan tetapi jangan hanya dari daerah Mandar saja. Jika nanti terbentuk, berilah kesempatan yang bukan putera daerah yang berpotensi untuk mengembangkan dan melaksanakan pembangunan dalam kawasan ini. Saya kira ini akan memudahkan daerah Mandar cepat maju" (wawancara, 14 September 2005).

(anggota pokja)

Elite ini menganggap, bahwa keterlibatan orang yang bukan putera daerah ternyata memberikan banyak konstribusi. Seperti dukungan dari Ibnu Munsir, beliau secara emosional bukan orang Mandar, tetapi pandangan dan responnya cukup besar dibandingkan dengan sesama anggota DPR-RI asal Sulawesi Selatan, di DPRD pusat. Meskipun mendapat kecaman dari orang Sulawesi Selatan yang lain, tetapi beliau tetap ikut berjuang bersama dengan orang Mandar misalnya Hasanuddin bersaudara dan Syahrir Hamdani (Pokja Polmas). Hal itu dilakukan karena Ibnu Munsir merasa memiliki hubungan dekat dengan beberapa elit Mandar yang berjuang membentuk provinsi baru.

Elit Mandar yang berupaya membentuk provinsi baru berusaha mendapatkan dukungan baik putera daerah maupun yang bukan putera daerah. Putera daerah tidak semuanya langsung memberikan dukungan terhadap pembentukan provinsi baru. Ada diantara putera daerah yang apatis, sehingga mereka tidak diajak dalam perjuangan itu.

Kelompok yang merasa tidak diikutkan dalam perjuangan mengangap apa yang telah dikerjakan oleh KAPP-Sulbar dan rekan-rekannya hanyalah demi kepentingan kelompoknya semata. Apa yang dilakukan dianggap belum cukup mewakili seluruh aspirasi masyarakat. Ketika kasus seperti itu ditanyakan kepada salah seorang kelompok Hasanuddin, beliau mengatakan:

"Sebenarnya sebuah perjuangan, tidak mudah tercapai jika diharapkan muncul dari rakyat semata, diperlukan adanya motivator atau penggerak untuk mempercepat perjuangan tersebut. Sama dengan derah Mandar ini. Dalam perjuangan yang dilalui ada saja faktor penghalang yang muncul dalam prosesnya. Disini saya melihat yang lebih cenderung menghalangi itu karena adanya elite lokal yang merasa tersisih kemudian tidak dilibatkan. Namun awalnya mereka itu kurang tanggap dan menganggap apa yang dilakukan merupakan hal yang sia-sia, tapi dengan segenap hati kami melakukan ini hanya demi kemaslahatan rakyat Mandar, dan apapun kendalanya kami tidak akan mundur, kepalang basah" (wawancara, 15 November 2005).

(Unsur ekonomi/pengusaha)

Optimisme tersebut berhasil mendapat respon positif dari tokoh masyarakat Mandar. Walaupun pada dasarnya, tokoh-tokoh masyarakat itu mengetahui siapa saja yang merasa tersisih dalam gerakan tersebut, tapi menurutnya itu bukanlah kendala besar yang harus dihadapi tapi sebagai

salah satu pemicu untuk tetap bertahan berjuang. Dalam banyak wejangan yang dikemukakan oleh tokoh masyarakat, salah satu yang berasal dari etnik Jawa dan sebagai penggerak massa ikut memberikan pernyataan:

"Kami merasa perjuangan ini memang menerjang apa saja yang menghalangi. Begitulah wujud dari perjuangan kami, kami tahu bahwa ada saja kendala yang dihadapi tapi itu bukan berarti kami harus mundur. Sebagai suatu proses menuju yang lebih baik kami menerima semua kritikan, semua kecaman yang dilontarkan. Ini malah memicu semangat kami untuk lebih berbuat sebaik mungkin dengan cara damai dan konstitusi.

Memang awal perjuangan kami mendapat kritikan dari berbagai pihak, baik dari kalangan birokrat maupun dari beberapa tokoh masyarakat. Tapi kami mampu mensosialisasikan kepada mereka dan Alhamdulillah mereka dapat menerima perjuangan kami dan bersama-sama untuk segera mewujudkannya"(wawancara, 15 November 2005).

(Tokoh masyarakat/ Adat)

Pernyataan di atas memperjelas bahwa setiap perjuangan selalu ada saja kelompok yang kurang berkenan karena merasa kepentingan mereka tidak tersalurkan. Akan tetapi wujudnya tidak dalam bentuk penolakan yang bersifat merusak hubungan secar fisik, tetapi cenderung berupa kritikan semata yang akhirnya hilang dengan sendirinya. Seperti diungkapkan kembali oleh salah satu anggota kelompok Hasanuddin:

"Dalam gerakan perjuangan ini, ternyata tidak hanya kami yang yang terlibat dalam KAPP- Sulawesi Barat yang memotori. Setelah ada reaksi dari pemerintah daerah ketiga kabupaten tersebut. Tiba-tiba muncul kelompok kepentingan baru yang berusaha mengambil alih, mereka merasa tidak dilibatkan dan merasa bahwa daerah Mandar adalah daerahnya yang perlu segera lepas dari Sulawesi Selatan. Akan tetapi kelompok kepentingan itu tidak direspon oleh masyarakat. Akhirnya hilang

dengan sendirinya bahkan sebagian anggotanya bergabung dengan untuk berjuang dalam gerakan ini" (Idem).

(Idem)

Untuk mengantisipasi kondisi itu, maka setiap anggota kelompok kerja berusaha mendekati kelompok-kelompok yang tidak sejalan. Mereka berdialog dan terbuka satu sama lain sehingga konflik dapat dihindari. Hasilnya hubungan mereka semakin akrab dan dapat terjalin silaturahmi dengan baik. Akibatnya kelompok yang tadinya tidak sejalan dapat memahami dan ikut bersama-sama dalam kegiatan itu, bahkan ada diantara mereka yang menjadi pionir di wilayahnya masing-masing.

Fakta tersebut menunjukkan bahwa kelompok yang pada awalnya tidak setuju dapat diajak bergabung dalam pembentukan provinsi. Sejalan dengan hal itu, maka salah satu anggota kelompok penekan mengatakan:

"Sebenarnya kami tidak berarti mengecam atau menghalangi keinginan sebagian kelompok elite lokal yang memperjuangkan provinsi baru . Akan tetapi masyarakat harus mengerti sasaran yang akan dicapai dengan melihat permasalahan dari provinsi Sulawesi Selatan . Kalau rakyat mengerti benar terserah kemauan mereka, mau berpisah dengan membentuk provinsi sendiri juga terserah rakyat" (wawancara, 21 November 2005)

(Anggota kel. penekan )

Sejalan dengan perdebatan yang terjadi diantara kelompok pejuang dengan kelompok yang tidak setuju, selain dapat diselesaikan oleh sebagian kelompok kerja, ada pula campur tangan dari elite tradisional sebagai peletak wacana pembentukan provinsi. Campur tangan elite tradisional adalah

mengundang kedua kelompok tersebut sehingga terjadi dialog yang konstruktif. Dalam dialog itu dicapai titik temu antara kedua kelompok itu.

KAPP-Sulbar dan berbagai kelompok yang tidak setuju dikediamannya, dan meminta semua pihak (elite pejuang/intelektual, kelompok yang tidak setuju, dan elite birokrat) bekerjasama untuk mempercepat proses terbentuknya provinsi. Berdasarkan kenyataan tersebut, ketua KAPP-Sulbar mengatakan:

"Bahwa berhasil tidaknya usaha pembentukan provinsi tersebut sangat tergantung pada kemampuan dan kapabilitas pihak atau tokoh pencetusnya dahulu. Karena itu, dia menyarankan agar para tokoh masyarakat dari ketiga kabupaten di wilayah Mandar dapat betul-betul dilibatkan. Kalau masalah ada yang disebut Panitia Pembentukan Provinsi Sul-Bar, para tokoh itu sebagai elite lokal yang memiliki kapabilitas harus diajak berbicara. Pemikiran mereka sangat penting dan diperlukan untuk kepentingan rakyat Mandar "(Idem).

(Idem)

Berdasarkan hal tersebut di atas, seorang fungsionaris partai politik mengatakan:

"Adanya kritikan dari beberapa orang terhadap perjuangan Sulbar, menurut saya karena ada faktor penyebabnya. Beberapa orang yang bersebrangan dengan pemerintah daerah khususnya para elite lokal merasa terpanggil untuk mencetuskan ide atau gagasan ini. Tokoh masyarakat yang dulu merasa tersisih (tokoh lama) juga merasa ingin tampil seperti generasi muda mereka tidak dapat pencetus ide tersebut. Jadi memang generasi muda bersalah sangat dilupakan, akan meninggalkan atau tidak pamit kepada golongan tua. Oleh karena itu, disinilah peran yang penting bagi elite tradisional, karena tanpa beliau sulit bagi KAPP- Sulbar bergerak dan memperoleh dukungan" (wawancara, 21 Oktober 2005).

(Fungsionaris Partai Politik)

Segenap wawancara yang telah dilakukan diperoleh suatu kenyataan, bahwa elit lokal yang kharismatik, khususnya mereka yang memiliki pengaruh yang besar dalam masyarakat Mandar. Perannya diperlukan dalam membangun kekuatan baru. Artinya kekuatan elite tradisonal mempengaruhi pemikiran generasi berikutnya untuk tetap berusaha menempatkan Mandar sejajar dengan daerah lain di Sulawesi Selatan. Dengan demikian apa yang dicita-citakan elite terdahulu menjadi perpanjangan tangan elite sekarang untuk mempertegas kembalinya identitas Mandar.

Dari seluruh rangkaian proses konstruksi dan aktor yang berperan, maka analisis pada proses ini memperlihat beberapa hal yang penting. Pertama, berkembang pemikiran bahwa etnik Mandar, sebagai etnik yang minoritas dan marginal, menggerakkan elite khususnya gabungan antara intelektual dan tradisional membentuk identitas politik. Dalam hal ini, elite menyediakan ruang dan waktu untuk bertindak dan berpikir secara konstan untuk berbuat yang terbaik untuk kehormatan etniknya. Semua kegiatan itu dilakukan dalam bentuk aksi-aksi politik.

Peran yang dijalankan oleh elite (aktor) sebagai aksi-aksi politik diterjemahkan dalam pembentukan Komite Aksi Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat (KAPP-Sulbar), sebagai wadah untuk mempercepat proses konstruksi dengan membentuk kelompok kerja untuk tiap daerah, serta organisasi lain yang mendukung perjuangan tersebut.

Kedua, proses sosialisasi yang mempercepat wacana ini tersebar dalam masyarakat Mandar. Sosialisasi diperuntukkan pada tiga daerah dan penekanannya pada mayarakat luas, hal ini dimaksudkan agar mudah mendapat rekomendasi dari pemerintah daerah, baik dari DPRD maupun Bupati. Dalam sosialisasi dipaparkan visi dan misi pembentukan provinsi baru, yang tidak bernuansa etnik. Sebab mereka yang terlibat berjuang membentuk provinsi baru itu, meskipun bukan orang Mandar asli, akan tetapi secara emosional memiliki kepekaan terhadap Mandar.

Ketiga, terdapat kesenjangan pemikiran (*mind*) dalam memaknai tindakan konstruksi, terutama dalam memaknai peran elite intelektual yang dianggap oleh sebagian kelompok penekan hanya usaha untuk memperoleh kekuasaan, karena tidak ada kesempatan yang diperoleh dari pemerintah provinsi, sehingga lahan kekuasan diarahkan kepada derahnya sendiri. Kecurigaaan semakin berkembang saat elite intelektual hanya melibatkan kelompok yang berpengaruh saja, terutama elite tradisional. Dalam hal ini, sebagain putera daerah merasa tidak memiliki kesempatan yang lebih luas.

Setidaknya dalam disertasi ini ditemukan empat kategori kelompok yang setuju dan tidak setuju dalam proses pembentukan provinsi, yaitu (1) kelompok yang kurang setuju, karena cenderung tidak memiliki sarana untuk menyalurkan aspirasinya, dan merasa pembentukan provinsi tidak penting baginya, kelompok ini sebagian diwakili oleh masyarakat biasa. (2) kelompok yang setuju, tetapi tidak terlibat dan bahkan tidak mengetahui

dengan pasti visi dan misi pembentukan provinsi, mereka hanya ikut-ikutan saja. Mereka ibaratnya kelompok penonton yang berada di luar arena dan suatu saat akan memberikan respon jika tidak sesuai dengan koridor yang telah disetujui, kelompok ini juga ada dalam masyarakat. (3) kelompok yang setuju, dan terlibat bahkan sebagai kelompok penggagas pembentukan provinsi. Kelompok ini membentuk gerakan perjuangan yang terencana, sistematis, dan sejalan dengan peraturan perundang-undangan yang berlaku. Gerakan itu dilaksanakan dan disesuaikan dengan kebutuhan lapangan. (4). kelompok yang kurang setuju, karena kelompok ini merasa tersisih, dan tidak transparan untuk mengatakan ketidaksetujuannya. Namun yang cenderung mereka lakukan mengkritik setiap agenda kerja dalam pembentukan provinsi, kelompok ini diwakili oleh generasi baru dari tokoh lama yang merasa orang tua mereka lebih dahulu memulai gerakan tersebut.

#### C. Polemik setelah Provinsi Terbentuk

Bersamaan dengan terbentuknya provinsi Sulawesi Barat, muncul beberapa polemik yang biasanya terjadi pula pada daerah yang melakukan pemekaran wilayah. Pada bagian ini, secara khusus membahas dua hal yang dianggap sebagai konflik internal di Mandar, yaitu (1) penentuan nama ibukota, dan (2) konflik di Mamasa. Kedua konflik tersebut diuraikan lebih lanjut.

## 1. Penentuan Nama ibukota dan Masalahnya

Penentuan ibukota provinsi setelah Sulawesi Barat terbentuk menjadi salah satu polemik tersendiri. Hal ini terkait dengan rekomendasi DPRD dari tiga kabupaten, yaitu Polmas, Majene dan Mamuju (sebelum pemekaran). Dalam kongres nasional pertama rakyat Mandar, menetapkan bahwa Mamuju akan dipersiapkan menjadi Ibukota provinsi. Namun hal ini telah menimbulkan perdebatan di Polmas dan Mejene, dua kabupeten tersebut, secara kelembagaan belum menyetujuinya, hal ini tampak ketika sebagian masyarakat Polmas dan Majene kurang setuju ketika Mamuju akan menjadi ibukota provinsi.

Sebelum polemik ini muncul, DPRD Mamuju telah memberikan rekomendasi pembentukan provinsi Sulawesi Barat dengan syarat yang spesifik, yaitu menempatkan Mamuju sebagi Ibukota provinsi, karena daerah Mamuju dianggap memiliki potensi untuk menjadi ibukota dan menjadi

wilayah strategis dalam pertumbuhan ekonomi. Rekomendasi ini diteruskan kepada DPOD Dewan Pertimbangan Otonomi Daerah untuk dipelajari.

Penepatan Mamuju sebagai ibukota provinsi sudah menjadi keputusan final dari DPRD Mamuju, jika kemudian terjadi polemik atas penentuan ibukota karena Polmas dan Majene tidak menyetuji, maka DPRD Mamuju sepakat, Mamuju akan mundur dan tidak bergabung dalam wlilayah Sulawesi Barat. Kondisi ini memperlihatkan bahwa Mamuju telah mempersiapkan posisi tawar yang lebih dari dua kabupaten lainnya.

Apa yang telah disepakati oleh DPRD Mamuju tersebut, mendapat reaksi yang keras dari tokoh-tokoh dan masyarakat dari Polmas dan Majene. Ketika observasi dilakukan, khususnya pada penentuan ibukota, ada pernyataan dari beberapa tokoh masyakat Polmas yang mengatakan bahwa secara kasat mata, tiga kabupaten yang sangat berpotensial menjadi ibukota adalah Polmas, mengingat kabupaten ini telah siap menjadi ibukota dilihat dari pertimbangan fasilitas dan sarana yang dimiliki. Sementara di Majene berkembang isu bahwa untuk menjadi ibukota propinsi, Majene yang paling tepat, karena berdasarkan latar belakang sejarah, Majene pernah menjadi pusat pemerintahan afdeling Mandar masa pemerintah Belanda.

Perdebatan penentuan ibukota menjadi konflik internal dalam masyarakat, hal ini menjadi alasan bagi kelompok-kelompok tertentu untuk menghalangi upaya percepatan pembentukan provinsi. Untuk mengantisipasi kondisi demikian, para elite pejuang melakukan dua pendekatan untuk

meredam polemik tersebut agar tidak menjadi konflik yang berkepenjangan, yaitu: *Pertama*, menyerahkan sepenuhnya penentuan ibukota kepada pemerintah pusat, DPOD, Dewan Pertimbangan Otonomi Daerah. Hal ini dilakukan setelah ada rekomendasi dari gubernur dan DPRD provinsi Sulawesi Selatan atas pembentukan provinsi Sulawesi Barat. DPOD diberi tugas oleh pemerintah untuk melakukan studi kelayakan berdasarkan UU nomor 22 tahun 1999 dan PP 129 tahun 2000, menentukan kabupaten mana yang pantas untuk menjadi ibukota provinsi.

Kedua, konflik penentuan ibukota dapat diselesaikan atas bantuan dari tokoh kharismatik, yaitu mengingatkan kepada pihak-pihak yang bersiteru untuk kembali kepada nilai budaya, "Sipamandar". Kondisi ini tampak ketika berlangsung kongres nasional di Majene, khususnya pada acara sidang paripurna yang membahas hasil rekomendasi tiga kabupaten, terkait dengan usulan penetapan ibukota. Suasana sidang dipenuhi dengan adu argumentasi, sidang hampir ditunda, saat itu peserta kongres dengan kesadaran dan kearifan menerima pencerahan dari tokoh H. Malik Pettana Endeng untuk kembali mengingat visi dan misi perjuangan mereka.

Selain itu, dua tokoh lainnya juga datang dan memperkuat makna "Sipamandar", yaitu bangsawan Mamuju A. Maksum Da'i dan Basri Hasanuddin sebagai tokoh dari Majene. Kedatangan kedua tokoh tersebut, setidaknya memberi pengaruh, karena mereka berposisi sebagai penetralisisr konflik internal antar masyarakat. Perbedaan atas penetuan ibukota akhirnya

dapat diselesaikan dengan baik, atas kesadaran dan kekeluargaan, yang berseteru bersepakat dimanapun ibukota akan ditetapkan, yang terpenting mereka tetap menjadi satu wilayah dan satu identitas, yaitu Mandar.

Untuk mengantisipasi konflik intenal tersebut, hal yang sama juga dilakukan oleh Baharuddin Lopa, saat beliau masih hidup. Tokoh ini mengundang beberapa elite pejuang melakukan pertemuan dikediamannya. Tokoh-tokoh masyarakat yang diundang meliputi jajaran KAPP-Sulbar sebagai perwakilan organisasi di daerah dan BPN-PPSB perwakilan organisasi di pusat. Kedua organisasi ini bertemu dijembatai oleh Baharuddin Lopa, maksud pertemuan tersebut mengupayakan situasi yang damai, meredam konflik-konflik internal antar organisasi dan bersama-sama bersinergi mewujudkan percepatan pembentukan provinsi Sulawesi Barat, hal ini dibuktikan saat tokoh Makmun Hasanuddin, Rahmat Hasanuddin dari KAPP-Sulbar dan Borahima dan Imran P. Limboro dari BPN-PPSB saling berjabatan tangan, berpelukan dan bersepakat berkerjasama. Apa yang dilakukan di kediaman Baharuddin Lopa merupakan tindak lanjut hasil mubes Kerukunan Keluarga Mandar (KKM), sebagai pengenjewatahan tugas KAPP-Sulbar di pusat KKM diberi mandat untuk mengintensifkan koordinasi perjuang, termasuk melakukan loby pada lembaga tinggi negara atau instansi yang terkait di pusat.

Menindaklanjuti beberapa polemik yang berkembang, salah satu cara meredam isu pembentukan provinsi bukan merupakan mobilisasi kelompok

elite, tetapi sebagai hasil aspirasi dan tuntutan dari masyarakat, maka penentuan nama propinsi tidak didasarkan atas nama etnik yaitu provinsi Mandar, tetapi provinsi Sulawesi Barat. Hal ini dilatarbelakangi dari makna "Sipamandar", bahwa Mandar harus diperkuat kembali oleh tiga kabupaten sebagai gabungan koordinasi dan partisipasi rakyat Mandar seutuhnya.

Mengapa harus Sulawesi Barat? dan bukan Mandar?, hasil observasi menunjukkan, ada dua asumsi mengapa Mandar tidak dijadikan sebagai nama propinsi. *Pertama*, secara etnik, bahwa kata "Mandar" sengaja untuk dihindari, karena kata tersebut akan sangat mencerminkan sentimen etnik, padahal pembentukan provinsi ini bukan hanya untuk etnik Mandar semata, tetapi untuk segenap masyarakat yang berdiam di wilayah Mandar. Di wilayah ini keberadaan etnik sangat heterogen, ada etnik Mandar, Makassar, Bugis, Jawa, Toraja, Bali, dan lain-lain. Dengan demikian tidak tepat jika harus menggunakan nama Mandar sebagai nama provinsi, karena hal itu hanya menandakan refresentatif satu etnik saja.

Kedua, secara politik, jika nama Mandar akan dipakai sebagai nama provinsi, maka hal ini akan mempersulit percepatan dalam memperoleh rekomendasi dari pemerintah provinsi. Sulawesi Barat menjadi wacana yang sengaja dikedepankan, karena selama ini Sulawesi Selatan tidak rela melepaskan Mandar menjadi provinsi. Hal ini terlihat dari lambatnya rekomendasi yang dikeluarkan dari gubernur dan DPRD. Kondisi ini, membuat sebagian komponen masyarakat Mandar tidak menerima, dengan

melakukan demonstrasi mahasiswa Mandar mengatasnamakan rakyat, mendatangi kantor DPRD Sulawesi Selatan dan meminta pemerintah provinsi secepatnya menyetujui pembentukan provinsi Sulawesi Barat. Tidak berlangsung lama dari peristiwa tersebut, rekomendasi dikeluarkan oleh gubernur H.Z.B. Palaguna tanggal 23 Februari 2001, DPRD provinsi tanggal 27 Februari 2001. Dengan demikian, berdasarkan rekomendasi tersebut, secara politik, wilayah Mandar disetujui membentuk propinsi Sulawesi Barat.

Berdasarkan fenomena di atas, bahwa konflik internal dalam penentuan ibukota provinsi dan pembentukan provinsi Sulawesi Barat merupakan cerminan konflik bagi wilayah yang ingin mandiri. Keberadaan konflik di Mandar menjadi negosiasi antar elite (dalam DPRD) untuk saling memperkuat kedudukan daerahnya. Awalnya, posisi tawar ini menjadi dikedepankan karena masing-masing kabupaten ingin agar daerahnya menjadi ibukota propinsi. Akan tetapi mengingat semakin panjang proses yang akan dijalani, dan menyebabkan propinsi Sulawesi Selatan tidak percaya akan kesungguhan dalam pembentukan provinsi, maka dengan penuh rasa kecintaan terhadap tanah dan orang Mandar konflik dapat diredam. Dapat disimpulkan bahwa kesadaran antar elite di Mandar tersebut merupakan kebersamaan yang mencerminkan menguatnya identitas Mandar malab'bi.

Walaupun dalam penamaan provinsi tidak menyebutkan sebagai provinsi Mandar, bukan berarti bahwa itu sebagai pengingkaran pada Mandar *malab'bi*. Akan tetapi penamaan provinsi dengan nama Sulawesi Barat menerjemahkan kehidupan etnik yang heterogen di Mandar, provinsi ini bukan provinsi etnik atau hanya untuk komunitas Mandar, tapi untuk semua komunitas etnik yang berdiam di wilayah ini.

#### 2. Konflik di Mamasa

Selain polemik atas penentuan nama ibukota, masalah yang timbul setelah terbentuknya provinsi juga datang dari kabupaten Mamasa. Kabupaten ini asalnya adalah wilayah Kabupaten Polewali Mamasa (Polmas) Mamasa adalah sebuah wilayah kecamatan, dengan Undang-undang Nomor 11 tahun 2002 wilayah ini menjadi kabupaten otonom Di kabupaten ini, ada tiga kecamatan yang tidak ingin bergabung dengan Mamasa, yaitu kecamatan Aralle, Tabulahan dan Mambi (ATM), setidaknya ada 26 desa/kelurahan dari ketiga kecamatan yang tidak menginginkan bergabung dengan Mamasa, yaitu 10 desa dari kecamatan Mambi, 10 desa dari kecamatan Aralle dan 6 desa dari kecamatan Tabulahan.

Konflik yang terjadi di tiga kecamatan ini bersumber karena adanya warga yang ingin tetap berada di wilayah Polmas, tak ingin bergabunng (kontra) dengan Mamasa. Akan tetapi, di wilayah yang sama ada juga warga yang tetap ingin bergabung (pro) dengan kabupaten baru tersebut. Hal ini yang menjadi pangkal masalah yang menimbulkan konflik pasca dikeluarkannya Undang-undang Nomor 11 tahun 2002.

Penolakan bergabungnya tiga kecamatan Aralle, Mambi dan Tabulahan (ATM), ditandai dengan adanya utusan masyarakat dari ketiga kecamatan tersebut mendatangi kantor Komisi Pemilihan Umum Daerah (KPUD) Sulawesi Selatan pada tanggal 4 Agustus 2003. Kedatangan utusan tersebut bertujuan meminta kepada KPUD mendukung tuntutan mereka, agar masyarakat ATM diperkenankan menyalurkan aspirasinya dalam Pemilu 2004 di kabupaten Polmas dan bukan Mamasa, karena mereka menganggap masih menjadi bagian Polmas.

Protes masyarakat tidak hanya ke KPUD, tetapi juga ke kantor Gubernur Sulawesi Selatan. Pada tanggal 16 September 2003 masyarakat dari ketiga kecamatan tersebut sekitar 200 orang menggelar aksi menginap di kantor Gubernur. Mereka menolak pemekaran wilayah Polmas dan menuntut pemerintah untuk merevisi Undang-undang Nomor 11 tahun 2002. Sebaliknya, kelompok yang pro – Mamasa juga terus melancarkan aksinya, sampai akhirnya kedua kelompok itu saling mengancam.

Puncak dari konflik terjadi pada tanggal 28 september 2003, ketika tiga orang dari kecamatan Aralle tewas dianiaya oleh warga yang diduga dari kelompok pro-Mamasa, sebagai balasan atas aksi pelemparan rumah yang dilakukan kelompok kontra-Mamasa. Pasca peristiwa itu, lebih dari 1.000 penduduk dari ketiga kecamatan tersebut mengungsi ke kabupaten Mamuju. Saat itu situasi keamanan tidak kondusif, bahkan korban jiwa bertambah

menyusul tewasnya 16 warga, baik dalam perjalanan ke pengungsian maupun di tempat pengungsian.

Peristiwa terakhir terjadi akhir Juli sampai Agustus 2004, warga pro-Mamasa memblokir jalan ke kecamatan Mambi, kendaraan tidak bisa lewat sehingga lalu lintas lumpuh. Akibatnya, pasokan bahan kebutuhan seharihari jadi tersendat. Mereka melakukan sweeping (pemeriksaan) Kartu Tanda Penduduk (KTP) terhadap warga yang melintas. Warga yang bukan dari kelompoknya dilarang melintas, sebagai balasan dari kelompok kontra yang telah memblokir jalan di kawasan Pokko dekat Polewali. Mereka melakukan hal yang sama, melarang kendaraan melintas dan memeriksa KTP.

Serangkain peristiwa penolakan Aralle, Tabulahan dan Mambi (ATM) menjadi satu dengan kabupaten Mamasa, dapat diidentifikasi dari beberapa faktor, antara lain:

Pertama, faktor historis (sejarah). Pusat konfederasi kerajaan Pitu Ulunna Salu awalnya berada di Tabulahan, bukan di Mamasa. Hal ini berlatar karena raja dari Mamasa keturunan dari Ulu Saddang (yang berasal dari Tojaja) menikah dengan bangsawan Tabulahan, sehingga pusat konfederasi kerajaan di Tabulahan. Ketika Belanda menguasai wilayah ini, secara administrasi pusat kerajaan diubah ke Mamasa, tidak lagi di Tabulahan. Mamasa dijadikan ibukota wilayah sebagai satu onder afdeling selain onder afdeling Majene, Mamuju dan Polewali. Saat terjadi pemberontakan A. Selle, wilayah onder afdeling Mamasa dipindahkan,

digabungkan dengan *onder afdeling* Polewali. Berdasarkan pengabungan *onder afdeling* Mamasa dan Polewali oleh A. Selle, kemudian direalisasikan pemerintah Republik Indonesia menjadi kabupaten melalui Undang-undang No 29 tahun 1959 tentang perubahan pembentukan daerah tingkat II menjadi satu kabupaten yaitu Kabupaten Polewali Mamasa.

Kedua, penentuan ibukota Kabupaten. Dampak dari aspek sejarah berimplikasi pula pada penentuan ibukota kabupaten. Masyarakat ATM yang pro-Mamasa menganggap bahwa yang pantas menjadi ibukota kabupaten adalah Mamasa, karena wilayah ini pernah menjadi onder afdeling, sedangkan Tabulahan tidak. Sementara masyarakat ATM (kontra-Mamasa) memandang bahwa Mamasa tidak pantas menjadi ibukota kabupaten, secara historis Tabulahan lebih layak menjadi ibukota kabupaten karena wilayah ini dahulu pernah menjadi ibukota kerajaan dari konfederasi Pitu Ulunna Salu. Perubahan ibukota ke Mamasa dianggap oleh sebagian masyarakat ATM (kontra-Mamasa) sebagai cara pemerintah Belanda menghilangkan pengaruh Tabulahan yang mayoritas muslim, sedangkan di Mamasa lebih banyak yang kristen, sehingga pemerintah Belanda dianggap lebih dekat ke Mamasa daripada ke Tabulahan. Akan tetapi, pengalihan ibukota dari Tabulahan ke Mamasa oleh pemerintah Belanda dimaksudkan agar mengurangi hegemoni Tabulahan ke Mamasa karena sebagian masyarakat Mamasa asalnya dari Toraja, sehingga orang ATM (kontra Mamasa) menganggap orang Mamasa bukan orang Mandar, karena wilayahnya lebih dekat ke Toraja Barat daripada ke Polewali.

Ketiga, kepentingan politik. Penolakan Aralle, Tabulahan dan Mambi (ATM) bergabung dengan Mamasa, disinyalir bukan hanya berasal dari aspirasi masyarakat ketiga kabupaten tersebut. Akan tetapi, bentuk penolakan kelompok elite menengah yang tidak mendapatkan kekuasaan, jika Mamasa di tempatkan sebagai ibukota kabupaten. Kelompok tersebut menghembuskan wacana kesejarahan, etnik dan agama untuk menuntut ATM dimekarkan juga menjadi kabupaten, lepas dari Mamasa. Dalam hal ini, kelompok elite menengah dari ATM dapat berbagi kue politik (baca: kekuasaan) menduduki jabatan seperti Bupati, anggota Dewan, kepala Dinas, dan lain-lain. Sementara untuk menjadi daerah otonom (kabupaten) tidak hanya menitik beratkan pada persoalan etnik dan agama saja, tetapi menyangkut sistem administrasi dan kapabilitas, siapa yang mampu otonomi, dialah yang berhak, sedangkan ATM dianggap belum mampu memenuhi syarat tersebut.

Berkembangnya konflik tersebut, mengakibatkan berkembangnya pula dua kekuatan di Aralle, Tabulahan dan Mambi (ATM), ada yang pro dan kontra bergabung dengan Mamasa. Karena dua kekuatan tersebut sama banyaknya, masyarakat di tiga kecamatan tersebut hanya mengakui pemimpinnya masing-masing. Masyarakat yang pro hanya tunduk pada pemimpin versi Mamasa. Begitu juga masyarakat yang kontra, patuh pada

pemimpin yang ditunjuk Polmas. Dualisme kepemimpinan di ATM saat itu dapat didentifikadi dari dua camat, dua lurah, dua kepala desa, bahkan dua kepala sekolah (satu sekolah), dan dua kepala puskesmas (satu puskesmas).

Fenomena tersebut telah meresahkan masyarakat wilayah ATM dan Mamasa, untuk mengantisipasi kondisi demikian, pada tanggal 6 oktober 2003 diadakan pertemuan dengan tujuan untuk menyelesaikan konflik di wilayah ini. Pertemuan itu dihadiri beberapa utusan, seperti: utusan pemerintah kabupaten Polmas, kabupaten Mamasa, DPRD Polmas, tokohtokoh agama, tokohtokoh masyarakat dari dua kekuatan. Pertemuan menghasilkan kesepakatan damai dan saling pengertian untuk memberikan hak bagi masyarakat di tiga kecamatan untuk tidak bergabung dengan Mamasa.

Sementara pemerintah provinsi dalam mengantisipasi konflik di ATM, mengundang 29 pejabat dalam jajaran musyawarah pimpinan daerah (muspida) provinsi Sulawesi Selatan dengan muspida kabupaten Polmas dan kabupaten Mamasa. Pertemuan dilaksanakan pada tanggal 3 Agustus 2004 di rumah dinas Gubernur Sulawesi Selatan dan menghasilkan empat kesepakatan yaitu: (1) pembukaan pemblokiran jalan, (2) kesepakatan agar pemerintah dan DPRD Polmas dan Mamasa proaktif melakukan pengendalian di wilayah masing-masing, (3) penyelesaian tapal batas oleh tim sendiri, (4) sepakat agar polisi bertindak tegas bila ada tindakan yang meresahkan warga.

Konflik Polmas-Mamasa seperti diuraikan di atas menunjukan bahwa masyarakat di kecamatan Aralle, Tabulahan dan Mambi kurang mampu memahami arti dari otonomi daerah. Keinginan segelintir elite-elite karbitan merekayasa wacana sejarah yang berdampak pada etnik dan agama, membuat keresahan bahkan pertikaian masyarakat di tiga kecamatan tersebut. Ini membuktikan bahwa konsep Mandar malab'bi yang dijadikan kehormatan etnik telah diingkari hanya karena berebut kekuasaan. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa konflik di Aralle, Tabulahan dan Mambi merupakan konflik mengambil bentuk yang lebih keras (hard), seperti pembakaran, pemblokiran jalan bahkan tindakan pembunuhan.

Fenomena konflik di Aralle, Tabulahan dan Mambi merupakan wajah betapa kekuasaan bisa mengalahkan kebersamaan dan kemegahan etnik Mandar dalam Pitu Baba'na Binangan dan Pitu Ulunna Salu. Nilai-nilai identitas yang telah diwariskan dikhianati demi kepentingan kelompok masing-masing. Apa yang telah terjadi di tiga kecamatan ini adalah bukti bahwa belum dipahaminya makna multikultural sebagai pengenjewathan berbagai perbedaan, sehingga dengan demikian perlu pembelajaran untuk masyarakat dan pemerintah memahami konsep tersebut sebagai rangkaian dari politik identitas.

### D. Posisi Elite Pejuang dan Penerus setelah Propinsi Terbentuk

Dalam rapat Paripurna DPR-RI tanggal 22 September 2004, masing-masing fraksi mengemukakan pendapat akhirnya. Dalam pandangan akhir fraksi-fraksi DPR-RI pada dasarnya berharap pembentukan provinsi Sulawesi Barat dapat meningkatkan kesejahteraan dan kemakmuran rakyat. Pesan khusus yang dititipkan oleh Fraksi Perserikatan Daulatuh Ummah, Sayuti Malik yang berpesan "jangan sampai pembentukan provinsi ini hanya dinikmati segelintir elite, tetapi benar-benar untuk kesejahteraan masyarakat Mandar".

Harapan fraksi-fraksi yang dititipkan tersebut sebenarnya sesuai dengan amanah nilai kemandaran yaitu kecintaan terhadap tanah Mandar, dan sekaligus terhadap masyarakat, karena bagi orang Mandar, jika hal tersebut ada dan melekat dalam setiap diri orang Mandar maka dialah yang menyadang sifat malabbi' (Mandar utama). Sifat luhur ini yang kemudian dimobilisasi untuk memudahkan dalam pengukuhan identitas Mandar.

Setelah pendapat akhir fraksi dikemukakan masing-masing fraksi, maka rapat Paripurna DPR-RI Rabu tanggal 22 september 2004 akhirnya secara bulat menyetujui rancangan Undang-undang pembentukan provinsi Sulawesi Barat menjadi undang-undang (Kompas, 23 September 2004). Persetujuan DPR-RI tersebut harus mendapat pengesahan Presiden, paling lambat 30 hari. Tanggal 21 Oktober 2004 Presiden mensahkan RUU tersebut menjadi UU Pembentukan Daerah Otonom Provinsi Sulawesi Barat. Sejak

saat itu daerah Mandar resmi menjadi provinsi yang berdiri sendiri. Menurut Menteri Dalam Negeri, Hari Sabarno (saat itu), provinsi Sulawesi Barat menjadi provinsi yang ke 33.

Provinsi Sulawesi Barat yang baru terbentuk memiliki luas 16.796,19 km2, daerah ini memiliki potensi sumber daya alam besar di bidang pertambangan, perkebunan, pertanian, dan perikanan. Hasil penelitian tim pengkaji Departemen Dalam Negeri mencatat Sulawesi Barat memiliki cadangan minyak bumi berikut tambang emas, perak, dan batu granit dengan deposit cukup besar. Potensi tersebut dapat dimanfaatkan sepuluh tahun mendatang. Potensi sumber daya alam yang besar harus dikelola secara optimal. Pengelolaan sumber daya alam harus melibatkan semua elemen yang terlibat baik secara langsung maupun tidak langsung dalam pembentukan provinsi baru itu. Hal itu perlu dikonstruksikan setelah provinsi baru itu terbentuk.

Bagian ini akan diuraikan hasil wawancara dari informan yang mewakili fenomena tindakan elite setelah pembentukan provinsi. Hasil wawancara yang dilakukan penulis dibarengi juga dengan pengamatan langsung dilapangan. Kombinasi antara wawancara dan pengamatan langsung tersebut menghasilkan 2 kesimpulan sebagai makna tindakan elite dalam mengkonstruksi indentitas etnik. Beberapa informasi dapat dikelompokkan menjadi dua hal, yaitu:

- Pada dasarnya yang ditonjolkan oleh orang-orang Mandar adalah keinginan untuk memperoleh peranan. Peranan tersebut kencendrungan dibungkus, dimasukkan sebagai agenda pemikiran untuk kepentingan bersama, bukan kepentingan orang Mandar semata.
- Literature dan penuturan dari tokoh-tokoh masyarakat menyebutkan,
   Mandar memiliki sebuah identitas yang layak untuk dipertahankan,
   yakni sebuah identitas malab-bi', yang direlevansikan menjadi visi dan
   misi provinsi Sulawesi Barat.

Kedua pernyataan tersebut menjadi kabur setelah terwujud menjadi provinsi. Beberapa pernyataan yang dapat dikelompokkan penulis merupakan perwujudan atas bentuk kekecewaan. Kekecewaan tidak hanya berasal dari elite-elite di Mandar tapi juga dari etnik di luar Mandar. Pernyataan berikut berasal dari subjek penelitian yang telah memberikan data dalam pemahaman marginalisasi dari etnik Mandar (Bab III hal 225). Lebih lanjut subjek penelitian ini juga telah menguraikan kekecewaannya terhadap hasil konstruksi, hal ini diuraikan akan pada bagian berikut.

# 1. Pemahaman Etnik Mandar terhadap Posisi Elite Pejuang dan Elite Penerus Konstruksi

Bagian ini akan menguraikan pemahaman etnik Mandar terhadap kondisi yang tengah dialami oleh elite pejuang dan penerus konstruksi. Wacana ini berkembang disaat Sulawesi Barat telah terbentuk menjadi provinsi. Apa yang dirasakan elite tersebut dapat dilihat dari wawancara dari subjek penelitian berikut. Ketika ditanyakan bagaimana posisi gabungan elite yang memperjuangkan pembentukan provinsi, Hadjar M, sebagai pelaku konstruksi mengatakan:

"Sekarang setelah provinsi terbentuk, setelah identitasnya diperoleh, apa yang dilakukan? Kita telah terlampau jauh dari apa yang menjadi cita-cita luhur, terlampau jauh dari konsep dasar pemikiran pembentukan provinsi. Entah Mandar mau dibawa kemana. Ini sangat memalukan..." (wawancara, 5 Mei 2005)

(elite int./pelaku)

Ditambahkannya pula, sekarang di Mandar masuk dalam proses saling tidak percaya, antara elite pejuang dan elite penerus. Hal ini ditandai dengan hubungan yang tidak simultan antara masyarakat, DPRD dan pemerintah. Masyarakat terkadang melakukan tekanan kepada DPRD dan pemerintah daerah, karena menggangap masyarakat sebagai ujung tombak perjuangan. Tetapi masalahnya, masyarakat sendiri tidak memahami politik. Sedangkan di Mandar politik diartikan pada siapa yang masuk dalam sistem baik di DPRD dan pemerintah daerah.

Konteks demikian berlangsung di Sulawesi Barat. Ada kendalakendala internal antar elite sehingga melahirkan kecurigaan-kecurigaan di antara mereka. Kecurigaan tersebut mengakibatkan distribution position yang tidak berjalan setelah provinsi ini terbentuk.

Kekecewaan ini juga disebutkan oleh intelektual politik, beliau dengan penuh keprihatinan mengatakan:

"Saya tidak habis pikir, mengapa setelah terbentuk provinsi masing-masing pihak tidak mau duduk bersama-sama memikirkan apa yang selanjutnya terbaik dilakukan untuk mengejar ketertinggalan kita. Sebelum provinsi ini ada, terasa sekali kebersamaan, kita dengan kelompok anak muda menyatukan pandangan untuk masa depan Mandar. Tetapi ini bagamana kelanjutannya, perbedaan pendapat menyebabkan masyarakat kebingungan siapa yang sepatutnya harus diteladani. Hilang kecintaan mereka kepada rakyat, kepada lita Mandar. Katanya demi kemajuan Mandar ke depan, tapi yang terlihat saling menjatuhkan, kasihan Mandar jika terus menerus terjadi persaingan yang tidak sehat antar elite" (wawancara, 2 September 2005).

(Intelektual Politik)

Di Mandar, setidaknya dapat diidentifikasi kategori elite. Kategori tersebut sering mengatasnamakan identitas Mandar *malab'bi*. Perbedaan kategori disebabkan adanya perbedaan prilaku elite. Penulis mengelompokkan sebagai berikut:

 Elite yang memiliki kekuatan modal, baik berupa kekuasaan, uang maupun harta. Kelompok ini melakukan penggalangan opini di masyarakat, bahwa kekuatan merekalah yang patut dan layak untuk

- menjadi pemimpin di Sulawesi Barat. Setidaknya ini diwakili oleh elite politisi didukung oleh elite agama.
- 2. Elite yang memutarbalikkan fakta sejarah, memcoba mengingkari kebenaran, terutama penginkaran terhadap kelompok elite pejuang yang mengkonstruksi awal pembentukan provinsi. Hal itu dilakukan oleh elite yang banyak memberikan konstribusi, tetapi sangat berambisi untuk mencapai posisi politik tertinggi di Sulawesi Barat. Kelompok ini diwakili oleh elite politisi (praktisi politik).
- 3. Elite yang dikelompokkan sebagai elite yang secara finansial banyak mendanai pembentukan provinsi, sehingga wajar untuk memperoleh posisi penting sesuai pengorbanan yang telah dikeluarkannya. Konteks itu menyiratkan adanya unsur balas bayar utang, berusaha menyakinkan masyarakat atas pembentukan provinsi, dengan tujuan mendapat dukungan kuat. Setidaknya ini diwakili oleh elite biroktrat
- 4. Elite yang berpikir rasional adalah gabungan dari elite yang kurang memiliki modal, tapi tetap berpegang teguh pada pemikiran dasar pembentukan provinsi yang intinya tetap berusaha menempatkan Mandar pada posisi malab'bi. Elite ini memiliki tanggung jawab moral, tetapi kendalanya mereka tidak masuk dalam sistem politik, mereka tidak memiliki modal yang cukup besar. Setidaknya ini diwakili oleh elite tradisional dan akademisi, yang juga para penggagas dan pelaku konstruksi.

Pengkategorian elite di atas menjadi sangat tajam ketika mereka bersaing mengantikan pejabat sementara menjadi calon gubernur Sulawesi Barat. Persaingan yang ketat semakin mengaburkan identitas Mandar yang selalu diagungkan, karena dalam nilai budaya Mandar, orang yang diunggulkan untuk menjadi pemimpin di Mandar adalah mereka yang memiliki jiwa kesatria yang tidak hanya mengutamakan kepentingannya, tetapi juga lebih menekankan pada masyarakat dengan dua model kecintaan, yaitu tanah (negeri) dan orang (masyarakat) Mandar.

Nilai kecintaan tersebut diharapkan melekat dalam jiwa kepemimpinan orang Mandar, sehingga ketika hal itu menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari *Tau-tonganna* Mandar (orang utuhnya Mandar) dengan segala keutamaannya (kemalab'bi-an). Jika nilai itu tidak dianut oleh calon pemimpin, maka orang itu tidak patut dipilih menjadi pemimpin di Mandar.

Nilai ke-Mandaran menjadi kabur dalam pencalonan gubernur Sulawesi Barat. Hal itu disayangkan oleh Husni Dj seperti penuturannya:

"Tindakan yang seolah-olah mengesampingkan elite pejuang adalah sesuatu tindakan "siri", perasaan menempatkan hanya sebagai batu loncatan semata. Tidak ada lagikah kebersamaan berjuang memsejahterakan lita dan rakyat Mandar? Harusnya ada kesepakatan seperti kesepakatan Sipamandar untuk memperkuat, kemudian dilakukan distribusi, siapa yang patut mendapat jabatan, dan siapa yang harus ikhals membatu kelancaran pembangunan. Jadi ada upaya untuk saling terbuka, saling memcoba menghargai. Tidak saling menjatuhkan, karena itu jauh dari konsep apa yang telah kami perjuangan dulu, untuk membawa Mandar sejajar dengan dengan etnik lain di Sulawesi. Setelah barang ini didapat, dibagikan secara adil. Jangan ada yang mendominasi, karena

orang Mandar yang sebenarnya tidak memiliki sifat seperti itu" (wawancara, 20 September 2005)

(Elite. Tradisional)

Sifat tamak, haus kekuasaan pada dasarnya bukan sifat orang Mandar. Akan tetapi sifat itu memudar ketika provinsi Sulawesi Barat terbentuk karena pada saat itu banyak jabatan-jabatan penting yang masih lowong, sehingga banyak orang Mandar yang terkesan berambisi untuk menduduki posisi penting meskipun pada yang bersangkutan kurang pantas menduduki jabatan itu. Fenomena itu menimbulkan kesan bahwa orang yang seperti itu telah meninggalkan sifat kemandarannya, karena mereka terlihat tamak dan haus kekuasaan.

Menurut salah satu pelaku konstruksi;

"Jika seandainya Mandar menjadi provinsi masih dilihat oleh beberapa pejuang yang telah tiada, mungkin mereka akan sangat kecewa dengan apa yang ada. Cita-cita murni mereka untuk menegakkan ke-Mandaran kurang dihargai, para elite sibuk dengan apa mencari lahan-lahan untuk berkuasa, tidak lagi banyak memikirkan apa yang terbaik untuk masyarakat, jadi cita-cita pejuang menjadi kurang tersampaikan oleh elite-elite itu. Lalu bagaimana semangat kecintaan yang selalu diucapkannya?" (wawancara, 5 Mei 2005)

(Elite pelaku)

Dari paparan beberapa informan dapat dipahami bahwa kekecewaan mereka terletak pada upaya yang dilakukan oleh kelompok elite yang tidak lagi menghormati nilai dasar perjuangan mereka, lebih disibukkan pada upaya perebutan kekuasaan daripada upaya kesejahteraan rakyat. Walaupun banyak elite mengatasnamakan rakyat tapi yang disayangkan adanya peta

konflik yang sengaja diciptakan untuk memisahkan antara elite yang berjuang dengan elite birokrat yang memiliki kekuatan modal.

# 2. Pemahaman Etnik Lain Terhadap Posisi Elite Pejuang dan Elite Penerus Konstruksi

Bagian ini akan menguraikan data yang diperoleh dari informan dari etnik lain. Informan ini sebelumnya telah membahas marginalisasi terhadap etnik Mandar (Bab III hal 234). Uraian tentang kekecewaaan juga berasal dari informan ini, sebagian menyanyangkan terjadinya jarak antara elite.

Jarak antara elite seperti itu menurut pengamat politik dari Unhas disebut dengan pengkhianatan politik, dikatakannya:

"Konteks kemalab'bi-an Mandar telah berubah, seperti yang telah saya katakan, orang Mandar jika sudah diberi kepercayaan menjadi tidak bisa memegang amanat tersebut. Mereka cenderung terlena dengan apa yang diperoleh tetapi tidak bisa berusaha untuk telah diperolehnya. mempertahankan apa yang pengingkaran terhadap kesepakatan bersama, mereka kurang mengingat kembali cita-cita luhur untuk kesejahteraan rakyat Mandar, yang terjadi malah saling sikut, tidak ada lagi konteks kemalab'bi-an yang saya lihat. Ini menjadi pertanyaan saya sampai kapan mereka akan bersikap seperti itu? Mereka telah berusaha memperoleh kehormatan etnik, malah sekarang antar mereka kurang saling menghargai" (wawancara, 30 Agustus 2005).

(Elite. Int. Ternate)

Apa yang dikatakan oleh intelektual itu bukan tanpa alasan. Beliau menganggap adanya gesekan-gesekan politik untuk mencapai kedudukan nomor satu di Mandar pasca pembentukan provinsi. Persaingan kelompok-

kelompok elite menyebabkan tertundanya pemilihan gubernur. Akibatnya banyak masalah yang timbul yang harus diselesaikan terlebih dahulu sebelum pemilihan gubernur dilaksanakan.

Ditambahkannya, mereka berebut untuk menjadi orang nomor satu di Mandar. Kondisi itu merupakan euphoria karena selama ini daerah Mandar, tidak pernah mendapat kesempatan menjadi gubernur Sulawesi Selatan sehingga ketika kesempatan diberikan kepada elite Mandar, maka mereka berlomba-lomba merebut posisi penting itu. Walaupun akhirnya ada beberapa elite melakukan penginkaran politik atas hal itu.

Pengkhianatan politik itu juga disebutkan oleh intelektual Makassar, sebagaimana dituturkannya:

"Sejak awal saya mengamati proses jalannya pembentukan provinsi, karena saya berteman dekat dengan penggagas sekaligus pelaku pembentukan provinsi, saya mengetahui siapasiapa saja yang awalnya tidak mau menyetujui. Misalnya Irfan Munsi (bukan nama sebenarnya), dulunya dia tidak mau menyetujui kesepakatan untuk pembentukan provinsi bahkan menolak, karena dia adalah birokrat yang mendapat tempat di Makassar. Sekarang kenyataannya malah mendukung, dan menempatkan dirinya bareng Mustafa Zainal (bukan nama sebenarnya) untuk bersama-sama mencalonkan diri menjadi gubenur dan wakilnya" (wawancara, 13 Agustus 2005)

(Elite.Int.Makassar)

Ditambahkannya, banyak pejabat-pejabat yang dulu menolak , bahkan mendemo pembentukan provinsi, sekarang malah mendukung. Karena berharap posisi penting akan mudah didapatkan di Mandar. Kondisi itu

melahirkan persaingan baru antara elite pejuang dan elite birokrasi yang menginginkan jabatan.

Kondisi itu banyak dikaburkan sehingga orang Mandar tidak lagi memiliki rasa malu kepada dirinya sendiri. Karena banyak elite Mandar yang tidak punya andil besar waktu perjuangan, tiba-tiba merasa memiliki hak dan kepentingan yang sama untuk memajukan Mandar, hanya karena mereka memiliki modal finansial yang kuat. Fenomena itu telah mengaburlah makna *malab'bi to* Mandar, hanya karena ingin memperoleh kursi politik.

Dalam politik, pembagian kekuasaan dimungkinkan jika ada kesepakatan dan kesepahaman diantara aktor-aktor, tapi jika kesepahaman tersebut dikhianati, maka mudah timbul perpecahan politik. Menurutnya hal itu sudah terjadi di Mandar, perebutan kekuasaan untuk menjadi gubernur telah mengawali terjadinya konflik intern antar elite yang ingin berkuasa.

Apa yang dikatakan oleh intelektual ini, juga didukung oleh pengamatan yang dilakukan oleh intektual Bugis, sebagaimana dituturkan:

"Menarik untuk diamati apa yang sekarang terjadi di Mandar, setelah mereka berusaha semampunya untuk tidak termarginalkan di Sulawesi Selatan, malah timbul marginalisasi antar mereka sendiri. Kelompok pejuang tidak lagi ditempatkan pada posisi sebegimana mestinya, mereka terpojokkan karena tidak adanya dukungan partai tertentu atau tidak ada partai yang menawarkan mereka sebab sebagian besar mereka adalah kelompok akademisi, yang tidak memiliki kekuatan materi, memang awalnya kurang memperhatikan distribusi kekuasaan, tetapi setelah posisi mereka digeserkan oleh elite birokrat, mereka merasa perlu untuk bersaing" (wawancara, 7 Setember 2005)

(Elite Int.Bugis)

Marginalisasi tampak ketika terjadi gesekan-gesekan politik. Kelompok akademisi sebagai pelaku konstruksi tidak lagi diundang untuk ikut serta dalam arena politik. Mereka menjadi penonton di tengah-tengah tawar menawar kedudukan penting di Mandar. Calon seperti Mustafa Zainal, dapat dianggap menjadi calon orang nomor satu di Mandar, karena beliau selain seorang birokrat, juga memiliki pengorbanan yang besar dalam proses pembentukan provinsi baru, setidaknya 40% dana perjuangan dari beliau. Wajar apabila mendapat kesempatan untuk menjadi calon gubernur.

Intelektual itu menambahkan, Mustafa Zainal seharusnya mengetahui peta-peta politik penting. Kalau beliau ingin mendapat dukungan yang kuat dari masyarakat, seharusnya tidak menggandeng Irfan Munsi yang juga dari kalangan birokrat. Akan tetapi mengandeng salah satu elite pelaku dari kalangan akademisi, mereka adalah kelompok yang banyak mengetahui proses pembentukan provinsi dan langsung berhadapan dengan masyarakat saat sosialisasi.

Sosialisasi setelah provinsi terbentuk dilakukan sebagai upaya pembelajaran politik masyarakat. Saat itu masyarakat kebingungan sebab apa yang dirasakan setelah terbentuknya provinsi Sulawesi Barat kurang baik dibanding ketika masih berganbung dengan provinsi Sulawesi Selatan. Intelektual itu menganggap, rasa pesimis masyarakat akibat tidak berjalannya proses pemerintahan, berimplikasi pada berkurangnya elite-elite pejuang ikut dalam proses pencalonan gubernur.

Kondisi itu semakin dipertajam dengan munculnya kelompok elite tandingan yang mengupayakan tidak terpilihnya Mustafa Zainal. Kelompok elite tandingan banyak bermunculan. Kelompok itu tergolong minoritas. Asal usul kelompok itu berasal dari keluarga bangsawan yang memiliki pengaruh dan kharisma dalam masyarakat. seperti; kelompok Manggabarani, kelompok Masdar, kelompok S. Mengga, kelompok Kambo, dan lain-lain.

Realitas tersebut menurut tokoh masyarakat dari etnik Toraja, sebagai upaya mengecilkan kesempatan kekuasaan dominan satu kelompok, dikatakannya:

"Sekarang banyak muncul kelompok elite lain, sebagai kelompok penentang, karena merasa suaranya tidak didengar lagi, mereka melabelkan dirinya dengan memakai nama keluarga besar, khususnya orang tuanya yang dulu menjabat di Mandar. Saya kira ini dilakukan untuk mencoba menetralkan kondisi, karena selama ini ada persingungan antara kelompok birokrat yang memiliki dana dengan kelompok akademisi, padahal mereka kalau disatukan akan menjadi sebuah ikatan yang kuat" (wawancara, 14 Oktober 2005)

(Tokoh Masyarakat/Toraja)

Munculnya kekuatan minoritas tersebut akan sangat baik, jika dibarengi dengan koalisi antar mereka. Mereka lebih kuat bila bersatu dari pada harus membentuk kekuatan baru, hal ini tidak bisa menyaingi dua kekuatan antara elite birokrat dan elite pejuang. Masyarakat dapat menilai mana yang dapat dipilih dan mana yang tidak, karena suka ataupun tidak, pilihan rakyat menentukan akhir konflik interen antar elite.

Gustiana A Kambo

Tokoh masyarakat ini menilai bahwa kekuatan yang sinergis lebih baik jika ada kolaborasi antara siapa yang memiliki modal yang kuat, dengan siapa yang mengetahui kondisi riil masyarakat Mandar. Artinya, jika dimungkinkan kolaborasi itu dapat berasal dari birokrat yang secara finansial memiliki dana yang cukup, ditambah pengetahuan pemerintahannya serta disandingkan dengan pelaku dari konstruksi yang pengorbanannya bukan hanya finansial tetapi pengorbanan biaya dan pikiran.

Kenyataannya kolaborasi yang diharapkan tidak ada, malah muncul kelompok-kelompok tandingan yang masuk dalam areal persaingan politik. Kelompok tersebut memiliki calon tersendiri dalam pemilihan Gubernur. Akibatnya banyak pasangan calon gubernur yang ikut bersaing. Banyaknya pasangan calon yang muncul telah memicu persaingan tidak sehat diantara pasangan calon. Persaingan yang tidak sehat menandakan adanya krisis ketidakpercayaan terhadap pemimpin Mandar. Otonomi yang diperoleh, malah membuat tidak singkronnya antara pemikiran dan gagasan dengan tindakan untuk mensejahterakan Mandar. Lalu menurut tokoh masyarakat ini, kemana nilai ke-Mandaran yang selalu diagungkan, seperti yang mereka suarakan saat membentuk provinsi baru.

Rangkaian data di atas melahirkan analisis, bahwa terjadi kesejangan (distorsi) dalam memaknai proses konstruksi. Adanya posisi-posisi yang dijalankan antar elite birokrat dan intelektual menimbulkan jarak sosial antar dua kekuatan itu. Jarak yang dilahirkan setelah proses berimplikasi pada

jarak dalam distribution of power, karena masing-masing kekuatan merasa telah banyak berkorban dalam perjuangan pembentukan provinsi, maka kedua kekuatan tersebut merasa berhak pula untuk memimpin Sulawesi Barat. Kenyataannya kedua kekuatan tersebut saling bersaing dan bahkan saling tidak percaya, akibatnya muncul konflik internal antar elite, terutama pada masalah siapa yang akan menjadi orang nomor satu memimpin Sulawesi Barat.



### **BAB V**

### POLITIK IDENTITAS DAN PROPINSI SULAWESI BARAT

Analisis yang akan diuraikan pada bagian ini terkait dengan bagian sebelumnya. Kaitannya dilihat dari perspektif teoritis, metodologis, serta temuan-temuan di lapangan. Tujuannya agar ketiga aspek itu sejalan dan memberikan konstribusi teoritik yang cukup kuat dari penelitian yang telah dilakukan.

Pembahasan sebelumnya telah memaparkan secara keseluruhan (komprehensif) temua-temuan di lapangan. Temuan tersebut merupakan pemahaman penulis dalam melihat konstruksi identitas etnik di Mandar. Dalam tahap ini, dikategorikan oleh penulis sebagai kolaborasi antara first order understanding dan third order understanding, yaitu dimulai dengan mencari informasi yang akurat dari subjek atas konstruksi serta penilaian terhadap segala peristiwa-peristiwa yang mendukung konstruksi tersebut, karena dalam memperoleh informasi dari subjek selalu terkait dengan peristiwa konstruksi.

Uraian selanjutnya, merupakan lanjutan dari kedua tahap tersebut yaitu tahap second order understanding. Tujuan tahap ini, sebagai pemahaman penuh penulis terhadap hasil interpretasi subjek terhadap konstruksi identitas etnik, berbarengan dengan peristiwa-peristiwa yang

mendukungnya. Metode ini, sedapat mungkin diupayakan memberi penjelasan dan pemahaman makna dari konstruksi identitas etnik tersebut.

### A. Pemahaman Hasil Penelitian

Bertitik tolak dari perspektif teoritis, penelitian yang telah dilakukan merujuk pada perspektif konstruktivis etnik. Perspektif ini, secara operasional dipandang sebagai sesuatu yang tidak tetap, paragmatis, oportunistik, dan dibentuk oleh orang-orang tertentu dengan memiliki tujuan tertentu pula. Akibatnya aktor-aktor yang aktif dalam suatu hubungan mengkonstruksi etnisitas ke dalam dunia sosial mereka, sesuai dengan alam pikirannya (Delanty dalam Ritzer dan Smart, 2001 : 427).

Perspektif ini memandang etnisitas sebagai instrument yang membantu individu atau kelompok, khususnya kelompok elite dan institusi untuk memperoleh *power*. Dalam hal ini etnisitas merupakan upaya dari elite untuk merespon, memiliki sikap pragmatis, dan merasionalkan dalam lingkungannya. Sebagai sesuatu yang pragmatis, etnisitas menjadi tidak tetap dan tidak alamiah, dijadikan sebagai sumber politik, sarana untuk kohesi bagi orang yang akan dipromosikan guna memfasilitasi artikulasi politik dari kepentingan orang dan kelompok. Hasilnya adalah suatu arena politik tawar menawar dalam situasi plural. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa politik merupakan arena konflik elite memperoleh kekuasaan.

Kekuasaan yang diperoleh dapat bersumber dari etnisitas. Artinya, etnisitas adalah sesuatu yang manipulated dan contruction yang sengaja diciptakan, sesuatu yang tidak hanya diperoleh dari pembawaan turun temurun dan fisik saja, tetapi juga adanya konstruksi yang dilakukan oleh kelompok terhadap kelompok lain secara intersubjektif (Feagen & feagen, 1996:12). Akhirnya, bahwa sesuatu yang diupayakan melalui etnisitas dapat dikategorikan sebagai bentuk identitas. Hal ini dapat pula dibarengi dengan pengupayaan identitas politiknya. Dengan demikian identitas dapat diperoleh melalui ikatan sinergis antara etnik dan politik.

Ikatan sinergis etnik dan politik dalam disertasi ini, diasumsikan dari konstruksi identitas etnik di Mandar dengan pengupayaan pembentukan provinsi Sulawesi Barat. Konstruksi tersebut menunjukkan suatu proses yang dimobilisasi oleh kelompok elite, mempresentasikan makna etnik sebagai sesuatu nilai budaya kelompok, terutama pada makna kecintaan yang menyatukan mereka dalam satu identitas etnik. Pengupayaan makna kecintaan, merupakan pengikatan komunitas Mandar atas dasar kesamaam keanggotaan etnik, pertimbangan bahwa mereka satu etnik, khususnya dilihat dari latarbelakang kelahiran, tempat tinggal, bahasa, geneologis, dan lain-lain sebagai wujud kepemilikan tanah/wilayah (lita') dan orang (pa'banua) Mandar.

Di satu pihak, kesamaan keanggota etnik tersebut menjadi ciri khas, merupakan pengakuan fakta secara objektif etnik Mandar, fakta tersebut oleh

Jenkins (Haralambos, 2000: 886) disebut dengan identitas internal. Di pihak lain, kesamaan anggota etnik dapat juga diperoleh atas pengakuan orang lain terhadap etniknya, atau disebut pula dengan identitas eksternal, ini merupakan pengakuan secara subjektif, bagaimana penilaian penting orang lain, hal ini dalam istilah interaksi simbolik disebut dengan significant others.

Orang Mandar, menganggap identitas etnik tidak mudah dihilangkan, tapi akan selalu diupayakan, dikonstruksi kembali. Konstruksi identitas terkadang menimbulkan sentimen etnisitas. Hal itu merupakan kesadaran perbedaan dengan orang lain, dan suatu perasaan akan diri mereka. Pemikiran seperti itu menurut Andrain (1995: 98) dapat menentukan tindakan untuk penghargaan kehormatan diri.

Konstruksi identitas di Mandar dapat dideteksi dari dua fungsi etnik, yaitu secara internal dan eksternal. Secara internal fungsi etnik merujuk pada pemahaman bahwa etnik digunakan sebagai suatu ikatan untuk menjaga integrasi, memperkokoh dan menjaga kesinambungan nilai-nilai dari identitas kelompok etniknya. Nilai identitas tersebut dijadikan instrumen mempersatukan komunitas Mandar dalam menjaga keutuhan etniknya.

Upaya untuk menjaga kesinambungan identitas etnik, terlebih dahulu ditanamkan pemikiran akan "siapa dirinya yang sebenarnya" di tengah pluralitas etnik. Dalam posisi demikian, etnik menjadi alat untuk menyatukan dan memperkokoh kelompok etnik sehingga koeksistensi tetap terjaga.

Perasaan sebagai satu kelompok etnik memperkuat rasa kebersamaan (in group) dan berbeda dengan kelompok etnik lain (out group).

Secara eksternal etnik berfungsi sebagai sumber potensi yang efektif dalam menggerakkan massa (mobilisasi) untuk menggalang integrasi sosial. Hal ini menimbulkan penegasan akan siapa "kita' (we) dan siapa "mereka" (they), dengan demikian ada legitimasi etnik yang diutamakan. Legitimasi ini mempermudah elite melakukan mobilisasi dengan penguatan sentimensentimen etnik, sehingga yang dipengaruhi seolah-olah mengikuti apa yang dimobilisasikan tersebut adalah demi kepentingan kelompok etniknya.

Terkait dengan fungsi etnik tersebut, terdapat pemahaman tentang siapa yang menjadi bagian kelompok etnik dan siapa yang bukan anggota kelompok etnik. Hal ini terlihat pada kelompok elite dari etnik Mandar yang melibatkan etnik lain (Bugis, Makassar, Jawa), baik yang terlibat dan tidak terlibat dalam perjuangan pembentukan provinsi. Kelompok ini dimaknai sebagai kami (we) dan mereka (they), yang dikategorikan sebagai berikut:

Pertama, kelompok orang Mandar (dalam KAPP-Sulbar) yang terlibat berjuang dan memiliki kepentingan sama dalam pembentukan provinsi dapat berkonotasi "kami", demikian pula dengan orang lain yang bersama-sama berjuang dalam KAPP-Sulbar tetap dianggap sebagai kelompok "kami" walaupun mereka dari etnik lain, seperti Bugis, Makassar dan Jawa.

Kedua, kelompok orang Mandar yang tidak terlibat atau berada diluar garis dalam pembentukan provinsi dapat berkonotasi "kami" apabila mereka

memiliki tujuan yang sama dan mendukung keinginan kelompok elite membentuk provinsi. Demikian juga dengan etnik lain dapat dikategorikan sebagai kelompok "kami" jika mendukung pembentukan provinsi, walaupun mereka tidak berjuang bersama-sama orang Mandar akan tetapi dianggap menjadi bagian dari etnik Mandar.

Ketiga, orang Mandar jika mereka tidak setuju pada pembentukan provinsi dan berada di garis luar dalam perjuangan (tidak sejalan dengan kelompok elite pejuang) maka dikategorikan sebagai "mereka", apalagi bagi orang yang sering melakukan kritikan dan kecaman terhadap pembentukan provinsi.

Keempat, secara umum, siapa saja yang tidak mendukung pembentukan provinsi dan tidak mengakui keberadaan perjuangan etnik Mandar, atau hanya bisa mencurigai bahwa kelompok elite berjuang untuk membentuk provinsi etnik dikategorikan sebagai "mereka", apalagi jika sampai memandang bahwa perjuangan mereka merupakan bentuk distribution of power bagi elite di Mandar (baca pula tentang stereotip).

Fenomena penguatan pembentukan provinsi Sulawesi Barat, merupakan kecendrungan bukti atas konstruksi etnik di Mandar, sebagai upaya yang dilakukan elite untuk mempresentasikan identitas agar mendapat penghargaan etnik dari etnik-etnik lain di Sulawesi Selatan. Tindakan dari kelompok elite itu dapat dipahami sebagai upaya mobilisasi etnik untuk memperoleh pengakuan atas etniknya dan kekuasaan di wilayah etniknya.

Pengakuan secara etnik dan politik yang diusahakan oleh kelompok elite, awalnya bertujuan tidak hanya untuk kepentingan kelompoknya saja, tetapi juga lebih pada keinginan untuk mensejahterakan rakyat dan menempatkan tanah Mandar sebagai wilayah yang otonom. Apa yang diupayakan itu dikukuhkan melalui spirit nasionalisme. Spirit itu mentrasfer dan memperkenal kembali nilai ke-Mandaran, yang diadopsi dari nilai budaya Mandar pada kerajan Balanipa I, diperkenalkan oleh raja *Tondilaling*, yakni semangat pengorbanan yang dititikberatkan pada kepentingan tanah dan orang Mandar.

Semangat itu menjadi sangat penting, ketika Mandar mencoba lepas dari provinsi induk dan berjuang untuk menjadi sebuah provinsi baru. Pengenalan nilai-nilai tersebut dilakukan mulai dari high elite sampai pada masyarakat tingkat bawah. Agenda sosialisasi mempertajam bahwa Mandar berbeda dengan etnik Bugis, etnik Makassar, dan etnik Toraja dan etnik-etnik lain di Sulawesi Selatan. Mandar memiliki kekuatan tersendiri, Mandar memiliki wilayah, dan Mandar memiliki imajinasi, semuanya harus dihargai dan dihormati oleh etnik-etnik lain.

Penegasan kecintaan tersebut terakumulasi pada keinginan Mandar untuk berdiri sendiri. Berbarengan dengan itu, terdapat kesempatan yang diberikan oleh pemerintah pusat melalui undang-undang 22 tahun 1999 tentang pemerintahan daerah yang memberikan peluang kepada daerah

untuk melaksanakan otonomi daerah lebih luas, termasuk dimungkinkannya dilakukan pemekaran wilayah.

Peluang tersebut dimanfaatkan oleh elite, dijadikan sebagai penegasan melepaskan diri dari hegemoni Bugis. Menurut sebagian elite, apa yang dirasakan Mandar merupakan situasi yang kurang menguntungkan, mereka tidak pernah diberi kesempatan untuk menjadi orang-orang penting di Sulawesi Selatan. Disamping itu, Mandar dianggap kurang mendapat perhatian yang cukup dalam memperoleh anggaran untuk pembangunan fisik seperti kabupaten-kabupaten yang lain di Sulawesi Selatan.

Kondisi itu membuat orang Mandar merasa termarginal. Perasaan termarginal dalam sumber-sumber politik membuat Mandar menyakinkan masyarakatnya agar bersatu dan bersama-sama berjuang untuk menjadi daerah otonom. Dalam hal ini, Mandar mengusahakan perolehan hak-hak kuasa menjadi provinsi, elite sebagai penggerak mengelaborasi segala tuntutan dari rakyat (*in put*) dengan dukungan dari luar lingkungannya,

Pemahaman marginalisasi tersebut, tidak lepas pula dari kekalahan Mandar berkompetisi memperoleh jabatan politik strategis. Hal itu direduksi sebagai bentuk marginalisasi struktural etnik Bugis. Kondisi ini menimbulkan kegelisahan bagi etnik Mandar yang ingin memperoleh bagian dalam pembagian kue politik di provinsi Sulawesi Selatan. Fenomena itu dikonstruksi untuk membangun kesadaran etnik Mandar untuk memperoleh kembali kehormatan etniknya. Apa yang dilakukan Mandar sebagai bentuk

keinginan memperoleh hak kuasa di wilayahnya. Elite Mandar mengelaborasi berbagai kepentingan sebagai agregrasi kepentingan rakyat dari tuntutan (*input*) dan dukungan rakyat. Selain itu, elite juga menterjemahkan dukungan dari luar lingkungannya, karena adanya peluang secara yuridis maupun karena lingkungan yang tidak kondusif selama bergabung dengan provinsi Sulawesi Selatan.

### B. Politik Identitas Etnik Mandar

Dalam disertasi ini, ditemukan aksi-aksi politik oleh kelompok elite di Mandar, terkait pada konstruksi identitas etniknya. Merujuk pada fenomena tersebut, secara metodologis telah melahirkan stereotip antaretnik selama proses pembentukan provinsi. Stereotip itu telah melahirkan pro dan kontra. baik itu dari orang Mandar sendiri maupun dari etnik lain di luar Mandar.

Pro kontra dapat diklasifikasi dalam dua kategori. *Pertama*, selama proses konstruksi. Kategori pertama pro dan kontra berasal dari kelompok masyarakat, terutama putera daerah yang orang tua mereka adalah penggagas awal konstruksi. *Kedua*, pro kontra terjadi setelah propinsi terbentuk. Pro kontra terjadi antara elite pejuang dengan elite birokrat.

Pro dan kontra atas pembentukan provinsi mengasumsikan, bahwa selama ini kajian politik identitas menjadi bagian penting dalam proses pembentulkan propinsi Sulawesi Barat. Politik identitas itu mengemuka di saat wacana pembentukan provinsi masuk dalam tahap kelima. Tahap itu

merupakan gabungan antara elite tradisional dan elite intelektual untuk mengambil peran besar dalam upaya pengukuhan identitas etnik Mandar.

Politik identitas etnik Mandar, kecenderungannya mengacu pada suatu bentuk gerakan politik yang fokus perhatiannya pada perbedaan (difference), divisi sosial (social division) dan ketidaksetaraan (inequalities) sebagai kategori politik utama yang menimbulkan perselisihan etnik. Perselisihan etnik yang terjadi dibarengi dengan relasi kuasa, dominasi, dan resistensi. Hal itu disebabkan adanya kelompok yang dominan dan mayoritas sebagai pemegang kekuasaan.

### 1. Kelompok Mayoritas dan Minoritas Etnik

Dalam percakapan sehari-hari, pemahaman kelompok mayoritas dan minoritas selalu dihubungkan dengan mayoritas dan minoritas agama, suku bangsa, ras atau etnik, dan golongan, serta keanggotaan legislatif yang mewakili partai politik. Di Indonesia, secara rasional orang akan memandang bukan sebagai negara Islam, tetapi negara dengan mayoritas penduduk beragama Islam, artinya orang muslim merupakan mayoritas dan non muslim sebagai minoritas. Hal itu dapat menciptakan jarak sosial sehingga dapat meniadi beban sosial, dan kultur, jika tidak disikapi secara bijaksana.

Berbeda dengan Amerika dan Australia yang mendorong multikulturalisme sebagai suatu potensi yang bermanfaat. Amerika bangga dengan masyarakat yang beragam. Mereka menikmati situasi mayoritas dan

minoritas, sehingga mereka memahami benar makna melting pot atau salad bolw, yaitu suatu pemahaman yang menjelaskan perbedaan beragam kebudayaan yang membentuk bahasa dan bahkan budaya USA. Meskipun mereka mengakui keragaman dalam sebuah makna melting pot, tetapi mereka tetap menjadikan faktor identitas etnik dan ras sebagai penentu mayoritas dan minoritas tersebut. Namun makna tersebut banyak mengalami perubahan seperti penghapusan diskriminasi atas hak pilih, maupun jenis pekerjaan. Secara umum, meskipun masih ada pemahaman mayoritas dan minoritas, tetapi hanya merupakan ketegori sosial demi menjelaskan identitas asal usul (Liliweri, 2005: 99).

Dominasi kuasa etnik biasanya berlangsung dalam suatu komunitas yang didalamnya ada kelompok mayoritas dan minoritas etnik<sup>1</sup>. Kelompok dalam kekuasaan memberi kesempatan kaum mayoritas mengambil bagian dalam menjalankan kekuasaan melalui partisipasi mereka Hal itu merupakan sesuatu yang wajar, dalam pengambilan keputusan. karena mereka juga merupakan bagian sistem politik. Dengan kata lain, kekuasaan di dalam suatu wilayah yang di dalamnya terdapat kelompok mayoritas dan minoritas akan berbeda secara ekstrim, karena itu untuk mengatasinya dibutuhkan proses akomodasi yang dituangkan ke dalam berbagai peraturan perundang-undangan yang diharapkan dapat menjamin

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pada awalnya, istilah mayoritas sebenarnya lebih dikenal dalam konsep politik, terutama yang berkaitan dengan pemilihan. Kita sering menyebutnya sebagai mayoritas absolut (dalam Pemilu) dimana kemenangan ditentukan (lazimnya) oleh lebih dari 50% suara, karena jumlah suara itu sangat menentukan jumlah posisi atau wakil politik di lembaga legislative.

hak-hak kelompok minoritas. Keadaan itu harus terus diperjuangkan karena fakta menunjukkan bahwa kelompok minoritas yang tidak berkuasa tidak hanya dialami oleh etnik Mandar saja tetapi juga oleh sebagian etnik lain di berbagai belahan dunia.

Etnik Bugis sebagai kelompok mayoritas dan kelompok dominan memiliki kekuasaan yang besar dalam mayarakat. Kelompok itu memiliki sumber daya kekuasaan dalam setting institusi yang berbeda-beda. Setting institusi itu cenderung lebih penting karena hal tersebut mempengaruhi penyelenggaran pemerintahan daerah. Dominasi etnik Bugis di Sulawesi Selatan bukan hanya dalam kuantitas tetapi juga kualitas. Dari segi kuantitas etnik Bugis jumlahnya lebih banyak dari pada etnik Makassar, Mandar, dan Toraja. Sedangkan dari segi kualitas, etnik Bugis lebih di atas dibanding dengan etnik lainnya, karena etnik Bugis lebih dahulu mendapat kesempatan untuk mengenyam pendidikan dibanding dengan etnik lain di Sulawesi Selatan. Wajar apabila mereka dapat mendominasi dan mengontrol aspek kehidupan baik politik, ekonomi, maupun sosial budaya. Dengan demikian etnik-etnik lain, seperti Makassar, Toraja dan Mandar kurang berpeluang pada bidang-bidang tersebut.

Dominasi etnik Bugis tersebut menunjukkan bahwa pemahaman mayoritas sejak awal terkait dengan pembagian kekuasaan (*sharing power*). Kekuasaan untuk "mengatur" dan "mengurus" masyarakat selalu dihubungkan pada pemahaman superioritas etniknya yang dianggap memiliki

pengaruh kuat terhadap etnik yang lain. Artinya, bahwa kelompok mayoritas memposisikan dirinya sebagai pihak yang berkuasa. mempunyai status sosial yang tinggi, dan harga diri yang harus dihormati. Etnik Bugis sebagai mayoritas memperoleh lebih banyak hak *privilese* dibanding dengan etnik minoritas di Sulawesi Selatan.

Sebagai kelompok minoritas, etnik Mandar merasa kurang mempunyai akses terhadap sumber daya, privilese sedikit, bahkan kurang berpeluang mendapat kekuasaan politik. Pembagian kekuasaan yang kurana proporsional telah mendorong munculnya prasangka (prejudice) bahkan stereotip pada etnik Mandar. Mereka menganggap etnik mereka kedudukannya lebih rendah dari kelompok mayoritas. Masalah itu sama seperti pengungkapan masalah telur dan ayam, mana yang lebih dahulu? Bahwa prasangka membiarkan kekuasaan menjadi tidak seimbang dan kekuasaan yang tidak seimbang yang mendorong prasangka.

Gejala yang menarik dari dominasi etnik terkait pada kekuasaan yang tidak seimbang, dapat dilihat ketika etnik Mandar berkompetisi dalam ranahranah politik. Gejala ini juga diperkuat oleh konsep perluasan wilayah termasuk diantaranya adalah perkawinan politik, dalam hal ini etnik Bugis menempati wilayah-wilayah lain dan cenderung menguasai.

Selanjutnya, sebagai kelompok minoritas etnik Mandar memandang dirinya berada pada posisi termarginal. Pemahaman ini oleh etnik Mandar dipertegas sebagai konstruk politik, yang menganggap etniknya diperlakukan

Gustiana A Kambo

tidak adil, merasa kelompok etniknya dijadikan sasaran diskriminasi. Semakin kuatnya pemahaman sebagai kelompok minoritas sehingga etnik Mandar merasakan tiga hal yang kurang baik. *Pertama*, etnik Mandar merasa ditekan. *Kedua*, etnik Mandar merasa tidak diberikan kesempatan yang sama untuk berkompetisi meraih jabatan strategis di Sulawesi Selatan. *Ketiga*, etnik Mandar merasa tidak pernah beruntung mendapatkan kekuasaan, dan dalam perkembangan kekuasaan etnik Mandar memang selalu kalah dalam kompetisi menduduki jabatan-jabatan politik.

Pembedaan kelompok mayoritas dan minoritas, diasumsikan penulis sebagai pengelompokan sejumlah orang yang memiliki pengalaman dan pengetahuan ketidakmampuan pada kelompok etnik, terutama terkait pada aspek politik. Dalam hal ini etnik Mandar tidak diberi kesempatan memperoleh kekuasaan secara adil. Dengan demikian, kondisi tersebut tidak menutup kemungkinan menimbulkan stereotif dari interaksi antaretnik.

Berikut ini penulis membedakan kelompok mayoritas dan minoritas.

| Kelompok Mayoritas diwakili etnik                       | Kelompok Minoritas diwakili etnik             |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Bugis                                                   | Mandar                                        |
| Memiliki kekuasaan                                      | Kurang, bahkan tidak memiliki kekuasan        |
| <ol><li>Kedudukan lebih tinggi<br/>(superior)</li></ol> | 2. Kedudukan lebih rendah ( <i>inferior</i> ) |
| 3. Kompetisi kuat                                       | Lemah dalam kompetisi                         |
| 4. Melakukan diskriminasi                               | 4. Mendapat perlakuan tidak adil              |

### 2. Stereotip Antaretnik

Pembedaan mayoritas dan minoritas, pada dasamya muncul ketika ada interaksi sosial antarmanusia. Sejalan dengan itu, disertasi ini menemukan hubungan interaksi yang dilakukan oleh kelompok etnik untuk menyatakan identitasnya kepada orang lain (etnik lain), dan menerima pengakuan atas identitas tersebut sehingga terbentuk perbedaan identitas diantara mereka. Identifikasi itu dapat dilihat dari pengakuan bahwa kelompoknya sangat penting, karena pengakuan tersebut menjadi kekuatan moral bagi kelompok etniknya.

Hasil penelitian menemukan beberapa pernyataan yang diidentifikasikan memiliki makna stereotip, baik stereotip negatif dan positif terhadap etnik Mandar. Stereotip berkembang didasarkan atas keinginan etnik Mandar mengkonstruksi identitasnya melalui pembentukan provinsi baru. Stereotip tersebut menunjukkan perbedaan kategori: (1) "kami" (we) dengan "mereka" (they), dimana kami selalu dikaitkan dengan superioritas kelompok in group dan mereka sebagai inferior atau kelompok out group; (2) proses kategori sosial yang menghasilkan "kami" dan "mereka", atau in group dan out group. In group biasanya cenderung menyenangkan kelompok sendiri, dan cenderung mengevaluasi orang lain berdasarkan cara pandang dari kelompok "kami". Hal itu akan menghasilkan kontribusi atas perilaku tertentu. Sementara itu, stereotip yang dimaksudkan adalah pemberian sifat tertentu terhadap seseorang berdasarkan kategori yang

bersifat subjektif, bisa karena berasal dari kelompok itu, atau berasal dari kelompok lain. Pemberian sifat tersebut dapat bersifat positif dan negatif.

Stereotip pada etnik Mandar berkembang berdasarkan pengalaman dan interaksi antaretnik Mandar dengan etnik lain. Dari sejumlah pengalaman tersebut dipahami sebagai pengetahuan mengenai ciri-ciri etnik Mandar. Walaupun pengetahuan tersebut terbatas dan subjektif, akan tetapi semua didasarkan pada interpretasi pada hubungan tersebut, yang digeneralisasikan sebagai ciri spesifik etnik Mandar. Sebuah stereotip yang berisikan pemberian sifat yang jelek dapat menimbulkan prasangka. Dengan demikian, berdasarkan pada prasangka-prasangka, mengakibatkan tindakan diskriminasi terhadap etnik Mandar.

Pada umumnya elemen masyarakat yang pro terhadap pembentukan provinsi menganggap bahwa pembentukan provinsi merupakan upaya mempertegas wilayah Mandar untuk dihargai. Penghargaan terhadap identitas wilayah memang tidak dapat ditawar lagi, mengingat telah ada peluang dari pemerintah pusat kepada daerah dalam memberikan hak otonomi untuk berdiri sendiri sebagai satu provinsi.

Peluang itu direspon oleh elite yang tergabung dalam perjuangan tahap kelima. Gabungan itu mengagendakan untuk segera mengkonstruksi identitas kemandaran, seperti wilayah konfederasi kerajaan Pitu Babana Binanga dan Pitu Ulunna Salu. Upaya elite itu dianggap oleh masyarakat sebagai tahap menumbuhkan tanggung jawab kebangsaan melalui

pemerintahan yang bersih, kreatif dan dinamis karena telah mendapat dukungan yang luas dari tiga kabupaten (sebelum dimekarkan) yaitu Polmas, Majene, dan Mamuju. Dengan demikian masyarakat menganggap elite mendapat angin segar untuk membentuk provinsi.

Selain kelompok yang pro terhadap pembentukan provinsi, ada pula yang kontra terhadap pembentukan provinsi, hal ini cenderung melahirkan stereotip negatif. Kelompok kontra ada tiga kategori, *Pertama*, kelompok yang menganggap bahwa yang baik sebenarnya untuk wilayah Mandar bukan membuat provinsi sendiri, akan tetapi pemekaran pada tingkat kabupaten. Artinya otonomi pada tingkat kabupaten lebih dipertegas. Mengingat, bila membentuk propinsi memerlukan dana yang banyak dan segala fasilitas untuk menjadi provinsi harus segera disiapkan. Pernyataan tersebut menyiratkan bahwa kesiapan secara materi belum dapat dianggap mampu mewadahinya dalam membentuk propinsi.

Kedua, kelompok yang menganggap bahwa pembentukan provinsi hanyalah merupakan keinginan sekelompok elite tertentu yang memiliki kepentingan yang selama ini tidak terakomodasi. Kelompok tersebut disinyalir sebagai kelompok pemburu jabatan semata, karena setelah dikecewakan di tingkat provinsi, akhirnya mengkonstruksi gagasan membentuk provinsi sendiri, dengan demikian mereka nantinya akan memperoleh jabatan di provinsi baru.

Ketiga, kelompok yang menganggap bahwa pembentukan provinsi merupakan pembentukan provinsi etnik. Kondisi ini kecendrungan melahirkan implikasi sosial yang tidak kondusif bagi perkembangan dan dinamika sosial masyarakat. Sebab ada yang menilai apa yang dilakukan oleh kalangan elite tersebut usaha dalam mengorganisir kepentingannya yang mengatasnamakan kepentingan dan kehormatan etnik Mandar, karena dalam hal ini isue etnik lebih mudah dimobilisasi.

Setelah kontruksi dilakukan, muncul kondisi yang memprihatinkan. Satu sama lain antar elite sudah tidak saling mempercayai. Adanya distorsi pemahanan antar kelompok elite pejuang dengan elite birokrat. Di antara mereka masing-masing merasa mengklaim berhak untuk menduduki posisi penting di Mandar, khususnya menjadi orang nomor satu sebagai gubernur pertama di Sulawesi Barat.

Kenyataan itu diperlihatkan dengan adanya pasangan-pasangan calon gubernur dan wakil gubernur. Terdapat pasangan yang berasal dari kalangan birokrat dan juga terdapat pasangan dari kalangan putera-putera mantan Bupati. Pasangan-pasangan calon tersebut membuat kelompok sendiri, dan jelas melahirkan jarak sosial antarelite. Elite kemudian menjadi terpisah-pisah, yang tragisnya, merasa tidak peduli dan bahkan tidak mengakomodir kepentingan elite-elite pejuang yang selama ini banyak berkorban dalam pembentukan provinsi.

Elite pejuang (terutama dalam tahap kelima), lebih banyak dari kelompok akademisi. Kelompok itu sebagian besar kurang memiliki modal yang memadai untuk disandingkan dengan elite-elite birokrat sehingga mereka tidak dilamar oleh partai politik untuk dijagokan menjadi calon gubernur. Sementara elite birokrat dan putera mantan Bupati memiliki modal yang memadai sehingga mereka diberi peluang besar menjadi calon gubernur. Elite birokrat sengaja dipilih oleh partai Golkar karena alasan sejarah. Selama pemerintahan orde baru, salah satu pendukung utama Golkar (sekarang partai Golkar) adalah kalangan birokrat. Wajar apabila partai Golkar dengan kalangan birokrat masih memiliki hubungan emosional sehingga partai Golkar cenderung memilih calon gubernur dari kalangan birokrat.

Lebih jelasnya, penulis mengidentifikasikan stereotip antaretnik

Mandar dalam tabel berikut:

| Stereotip<br>antaretnik<br>Mandar | Positif                               | Negatif                   |
|-----------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|
| 1.                                | Penegasan Identitas kemandaran        | Mengaburkan identitas     |
| 2                                 | Keinginan masyarakat dan untuk        | Keinginan dan Kepentingan |
|                                   | Kepentingan umum                      | elite                     |
| 3.                                | Hak-hak untuk otonomi                 | Hak kekuasaan elite       |
| 4.                                | Lepas dari marginalisasi dan dominasi | Timbul marginalisasi      |
|                                   | etnik lain                            | antaretnik.               |
| 5.                                | Membentuk provinsi Sulawesi Barat     | Membentuk provinsi etnik  |

Sementara itu, perdebatan yang berkembang di Mandar juga melahirkan stereotip (penilain sifat) dari etnik lain di Sulawesi Selatan. Dalam bagian ini diuraikan analisis tentang stereotip terhadap etnik Mandar. Analisis ini terilhami dari stereotip yang berasal dari lima etnik, yaitu *pertama*, Makasaar; *kedua*, Ternate; *ketiga*, Bugis; *keempat*, Toraja; dan *kelima* Jawa. Stereotif tersebut diuraikan lebih lanjut.

Pertama, dari etnik Makassar, menyebutkan bahwa posisi hegemoni Bugis menyulitkan etnik Mandar untuk mendapat posisi politik. Perlakuan tidak adil sangat dirasakan dalam aspek politik. Pemilihan gubernur tahun 1992 menjadi momentum sejarah bahwa Mandar tidak dipercayakan untuk menduduki posisi nomor satu di Sulawesi Selatan. Walaupun Mandar memiliki kekuatan dari dua orang calon, akan tetapi dua calon tersebut masih belum mampu menandingi satu calon dari etnik Bugis. Dua tokoh Mandar walaupun bergabung menjadi satu belum bisa mengalahkan satu orang Bugis dalam pertarungan politik. Bukan karena sosok Mandar tidak memiliki kemampuan tapi lebih pada persekongkolan elite Bugis untuk menjatuhkan orang Mandar dan memberikan perlakuan yang tidak adil.

Dalam penilaian tertentu, Orang Mandar, dianggap lebih jujur, lebih memegang komitmen, dan memiliki kebersaman. Kebersamaan itu sangat kuat, di saat mereka terdesak dan tertekan. Akan tetapi sangat disayangkan, kebersamaan tersebut melahirkan keinginan komunitas Mandar untuk memisahkan diri membentuk provinsi. Pemisahan tersebut, diperkirakan

terimajinasi dari pembentukan provinsi Banten dan Gorontalo. Apa yang telah dilakukan oleh etnik Mandar lepas dari kelompok dominan dan mayoritas, sama halnya dengan gerakan pemisahan diri yang dilakukan oleh orang Palestina dibawah pimpinan Yaser Arafat, yang membentuk negara merdeka agar terpisah dari mayoritas dominan orang Israel.

Kedua, dari etnik Ternate, mengidentifikasi bahwa sebagian besar orang Mandar dipandang sebagai figure low profile, jujur dan punya kesetiakawanan yang tinggi. Sifat ini tidak hanya berlaku bagi sesama etnik, tetapi juga diluar etniknya. Namun ada kecendungan, di saat yang berbeda, orang Mandar terkadang memiliki sifat yang lamban dan cenderung agak malas. Hal Ini setidaknya dapat dilihat dari fenomena setelah propinsi terbentuk. Fenomena distorsi antarelite yang dirasakan di Mandar dianggap telah menghilangkan semangat kebersamaan, karena ada kepentingan tertentu dari sebagian kelompok elite untuk mempertahankan harga diri dan akibatnya mereka saling menjelek-jelekkan satu sama lain.

Orang Mandar, dianggap kurang mampu masuk dalam persaingan politik, terutama yang diciptakan Bugis. Walaupun memiliki sifat agresifitas, sifatnya kontemporer semata. Sifat tersebut tidak melekat menjadi sesuatu yang mendasar, hanya pada tataran tertentu saja. Sebab disaat orang Mandar tertantang dalam lingkungan pekerjaan mereka dapat berdaptasi, namun disaat menerima tantangan yang cukup berat dari pekerjaan tersebut

sifat agresifitasnya menurun. Terdapat kecendrungan bahwa orang Mandar kurang percaya diri, sehingga menghilangkan identitas dirinya.

Hal seperti itu dipandang sebagai kelemahan orang Mandar, sehingga dengan mengkontruksi identitas, penguatan pembentukan provinsi ditakutkan menimbulkan permasalahan baru. Karena pemahanan atas etnik Mandar tersebut, menyebabkan kurang optimisnya etnik lain terhadap keberhasilan penyelengaraan pemerintahan di wilayah provinsi Sulawesi Barat. Apa yang ditakutkan itu dilatarbelakangi oleh dinamika politik yang terjadi di Mandar. Usaha untuk mendistribusikan kekuasaan bagi elite-elite hampir tidak berjalan seperti keinginan para elite yang berjuang. Posisi penting lebih mengedepankan elite birokrat semata tanpa memperdulikan siapa lagi yang harus direkrut untuk dapat duduk bersama memajukan Mandar.

Ketiga, dari etnik Bugis, menyebutkan pandangan yang berbeda, penulis mendapat pemahaman bahwa orang Mandar dinilai memiliki daya saing dengan etnik lain di Sulawesi Selatan, daya saing tersebut hanya berlaku pada tingkat jabatan menengah saja. Mereka kurang berani bersikap tegas untuk mendapatkan hak-hak politik, hal ini disebabkan karena secara kuantitas mereka lebih sedikit, sehingga sulit menduduki jabatan penting di pemerintahan provinsi, bahkan tidak diberi kesempatan.

Hal yang sama dalam menilai orang Mandar, diidentifikasikan sebagai figur-figur yang konsisten, jujur dan dapat dipercaya. Walaupun dalam kondisi termarginal sebenarnya mereka memiliki kapabilitas dalam

memimpin. Sifat luhur ke-Mandaran tersebut, tidak bisa mengalahkan posisi etnik Bugis yang cenderung memiliki sifat menjajah (kolonialisme), seperti selalu menempatkan etniknya sebagai etnik yang memiliki kelas tertinggi di Sulawesi Selatan, sehingga walaupun dinilai Mandar mampu memimpin, tetap tidak akan pernah dipercayakan untuk menjadi pimpinan bagi etnik Bugis.

Dibalik keluhuran sifat Mandar, dipahami pula bahwa orang Mandar cenderung memiliki sifat agresif dalam kondisi tertekan, akan tetapi mereka kurang memiliki kekuatan sosial antaretnik, ada persaingan dari etnik Mandar sendiri. Jika ada salah satu dari etnik Mandar yang mendapat jabatan, maka akan berusaha mempertahankan dengan lebih menghargai etnik yang dominan (Bugis) daripada harus membangun kekuatan etniknya. Dengan demikian maka jaringan etnik Mandar sangat lemah, karena antar mereka tidak saling merekrut.

Keempat, dari etnik Toraja, menilai bahwa etnik Mandar tidak bisa superior dari etnik Toraja, karena bagaimanapun juga secara historis Mandar merupakan titisan dari orang-orang Toraja, mereka ada karena menurut sejarah orang Toraja To-manurung orang Mandar berasal dari tanah Toraja. Asumsi yang demikian dapat dipahami penulis, bahwa etnik Toraja memandang Mandar sebagai etnik yang inferior masih berada di bawah kelasnya. Walaupun demikian, etnik Toraja merasakan apa yang dirasakan etnik Mandar sebagai kondisi yang tidak menguntungkan, posisinya di

pemerintahan masih belum bisa mengalahkan etnik Makassar ataupun Toraja.

Hal yang sangat dikagumi, bahwa etnik Mandar memiliki sifat yang jujur, lebih empati pada etnik lain. Dari sifat inilah, sehingga mereka sangat konsisten terhadap prinsip dan terkadang menyebabkan mereka tidak mampu bersaing pada sesuatu yang tidak sehat. Mereka hanya bisa bergabung pada etnik-etnik minoritas, sehingga daya saingnya hanya sebatas sesama etnik dan kurang memiliki keberanian untuk melawan secara frontal pada etnik yang lain.

Kelima, figure low profile orang Mandar, hampir sama dengan figure orang Jawa, semakin di atas semakin merunduk. Etnik Jawa menganggap, etnik Mandar lebih terbuka dengan orang lain, mampu bekerjasama. Tapi disaat harga dirinya terpojokkan, cenderung menghindari konflik frontal dan terbuka, mereka cenderung lebih bersikap dingin untuk menghindar dari halhal yang tidak menguntungkan.

Sifat dasar tersebut, dapat menjadi kelemahan etnik Mandar tapi dapat juga menjadi kelebihannya. Disebut kelemahan karena etnik Mandar lebih mengutamakan pertentangan yang tertutup, tapi menimbulkan dampak perselisihan yang panjang. Sedangkan disebut sebagai kelebihannya, mereka mencoba menjauhi konflik terbuka, karena hal itu menurut mereka akan menjatuhkan harga dirinya.

# Secara sederhana, penulis mengklasifikasikan sreteotip etnik lain terhadap etnik Mandar seperti dalam tabel berikut:

| Stereotip Etnik      | Positif                                                                      | Negatif                                                                                 |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Etnik<br>Makassar | - Jujur<br>- Komitmen kuat<br>- Kebersamaan                                  | -Kurang mampu bersaing<br>-Kebersamaan berkurang<br>tatkala tertekan                    |
| 2. Etnik Bugis       | - Memiliki daya saing<br>- Lebih agresif                                     | -Daya saing menurun<br>dalam persaingan politik<br>-Kurang tegas<br>-Basic sosial lemah |
| 3. Etnik Toraja      | - Jujur<br>- Empati<br>- Konsiten                                            | - Inferior<br>- Kurang mampu bersaing<br>-Bekerjasama hanya<br>dengan etnik minoritas   |
| 4. Etnik Ternate     | - Jujur<br>- Low profile<br>- Agresifitas tinggi                             | - Kurang percaya diri<br>- Lamban<br>-Agresifitas menurun tatkala<br>tidak mendasar     |
| 5. Etnik Jawa        | - Mampu bekerjasa<br>- Terbuka dengan etnik lain<br>-Meredam konflik terbuka | -Lebih memendam konflik<br>tertutup                                                     |

## 3. Tindakan dan Makna dalam mengukuhkan Identitas.

Fenomena hubungan antaretnik Mandar dengan etnik lain di Sulawesi Selatan melahirkan berbagai stereotip positif maupun negatif. Jika ditelaah, tatkala hubungan antaretnik berlangsung, maka didalamnya berlangsung pula interaksi sosial. Interaksi sosial antaretnik biasanya dipertegas dengan pengenalan identitas etnik, hal ini biasanya dilakukan untuk mempertegas dalam membedakan etniknya dengan etnik yang lain.

Interaksi antar etnik Mandar dengan etnik lain di Sulawesi Selatan, dirasakan sebagai penempatan etnik Mandar sebagai kelompok etnik minoritas, termarginal dan kurang mendapat kesempatan dalam kompetisi politik. Posisi yang tidak menguntungkan ini, menjadi suatu kesadaran diri dari etnik Mandar untuk menempatkan identitas etniknya sebagai sesuatu yang harus diperoleh, dipelihara, dimodifikasi atau dibentuk kembali. Dengan demikian, sebagai konstruksi sosial, identitas etnik terinternalisasi dalam tindakan yang memiliki makna penting bagi kedudukan etniknya, seperti halnya dengan etnik Mandar. Kesadaran etniknya telah melahirkan tindakan nyata dalam aktualisasi etniknya, yang kemudian direalisasikan dalam perjuangan pembentukan provinsi Sulawesi Barat.

Perwujudan pembentukan provinsi merupakan penegasan identitas etnik Mandar. Keberadaannya dapat memproduksi kesadaran aktif politik dari kelompok etnik. Kesadaran tersebut sebagai instrumen bagi aktor-aktor untuk mengerahkan kelompok etnik dalam pemenuhan kepemilikan etnik dan

sejarah. Atas dasar pemahaman tersebut, kesadaran identitas etnik ditetapkan sebagai dasar untuk melakukan tindakan. Di saat yang sama, identitas itu dibentuk dalam aksi-aksi politik sebagai relasi kekuasaan, yang merupakan suatu petanda agar etnik lain sebagai lingkungan luar mengetahui dan mengenal identitasnya tersebut.

Di Mandar, konstruksi identitas etnik lebih mengarah pada penegasan kembali pemikiran-pemikiran untuk menempatkan Mandar sebagai wilayah yang patut dibanggakan dan dihargai oleh etnik lain di Sulawesi Selatan. Penghargaan etnik dikukuhkan kembali, karena tidak adanya kesempatan yang diberikan bagi etnik Mandar untuk berkompetisi memenangkan kekuasaan politik. Untuk memperoleh kekuasaan, maka tindakan yang dipilih adalah berusaha membentuk provinsi, hal ini sebagai pengenjewatahan hakhak etnik dan politik. Kedua hak tersebut oleh Mandar memang telah diupayakan untuk diperoleh, karena Mandar sejak dulu dalam memperoleh hak-hak tersebut mengalami hambatan. Pada masa kejayaan konfederasi kerajaan, Belanda masuk mengutak-atik kekuasaan kerajaan, sehingga melemahkan posisi kerajaan di Mandar. Kekuasaan konfederasi kerajaan Pitu Babana Binanga dan Pitu Ulunna Salu dipecah Belanda, dengan membaginya dalam satu afdeling yaitu afdeling Mandar. Penyatuan tersebut oleh Belanda tidak dilakukan dengan sendirinya, tapi mendapat bantuan dari kerajaan dari Bone yang dipimpim oleh Arung Palakka. Saat itu Mandar diserang oleh dua kekuatan Belanda dan kerajaan Bone.

Kekuatan Belanda dan kerajaan Bone inilah yang akhirnya meredam kejayaan kerajaan-kerajaan di Mandar. Adanya serangan dari kedua kekuatan tersebut menyebabkan Mandar merasa kehilangan identitasnya, Mandar ditempatkan sebagai wilayah jajahan Belanda sekaligus menghilangkan hubungan harmonis kerajaannya dengan kerajaan Bone. Kolonialisme ini tidak hanya didapat dari Belanda tetapi juga kerajaan Bone yang ikut campur menaklukkan konfederasi kerajaan –kerajaaan di Mandar.

Secara reaktif, faktor sejarah menjadi salah satu alasan menghilangkan kepemilikan etnik Mandar. Mandar dilebur menjadi wilayah yang terkotak-kotak oleh Belanda. Dalam kondisi demikian, sedikit-demi sedikit memupuskan kecintaan Mandar terhadap wilayahnya sendiri. Selain itu telah memutuskan kecintaan raja-raja terhadap rakyat, karena Belanda telah mengambil alih wilayahnya, sehingga menghilangkan wilayah kerajaan.

Posisi kolonialimes ini berlangsung lama hingga kemerdekaan. Saat negeri ini telah mendapat kemerdekaan. Kecintaan tersebut kemudian digulirkan dalam pemikiran-pemikiran pejuang tapi sampai pada tahap kempat perjuangan, akan tetapi keempat tahap tersebut, belum menempatkan Mandar sebagai provinsi. Hingga akhirnya, zaman reformasi mengubah kondisi ini, Mandar mendapat kesempatan untuk berdiri sendiri sebagai daerah otonom serta kembali memperoleh kepemilikan etnik dan sejarahnya. Wujud kepemilikan tersebut dilatarbelakangi oleh pemikiran pentingnya identitas Mandar. Walaupun usaha yang dilakukan mengalami

kegagalan selama empat tahap, namun identitas tersebut tetap diupayakan dalam tahap kelima sebagai tahap perjuangan antara elite intelektual dan elite tradisional untuk mewujudkan Mandar sebagai provinsi sendiri.

Realisasi perjuangan tahap kelima masyarakat Mandar telah mendapat dukungan dari presiden Megawati (ketika menjabat). Dukungan yang berikan oleh Megawati disinyalir sebagai bentuk pertarungan kepentingan antara pemerintah lokal dengan pemerintah pusat. Dukungan Megawati sebagai dukungan politik, dibuktikan dengan kunjungannya ke Polmas, hal ini sebagai bukti pemberian peluang atas percepatan pembentukan provinsi. Walaupun posisinya sebagai presiden akan tetapi kedatangan Megawati ke Polmas membawa misi untuk kepentingan partainya bukan hanya untuk kepentingan masyarakat di Polmas.

Posisi tawar yang diberikan kepada masyarakat Mandar adalah hubungan timbal balik atas dukungan Megawati. Artinya apa yang akan diberikan masyarakat Mandar kepada Megawati berisikan dukungan penuh terhadap Partai Demokrasi Indonesia (PDI) saat pemilihan presiden berikutnya. Dukungan kepada Megawati berasal dari dua kekuatan yaitu kekuatan ditingkat daerah dan tingkat pusat, artinya bahwa dukungan diberlakukan tidak hanya bagi masyarakat di wilayah Mandar saja, tetapi juga oleh masyarakat Mandar di luar wilayah tersebut, seperti komponen-komponen perjuangan yang berada di Jakarta, ataupun komponen di daerah lain seperti, di Surabaya, di Samarinda, di Kendari, di Palu, dan lain-lain.

Pembentukan provinsi, pada dasarnya diawali dengan resistensi pada kekuatan sosial politik. Resistensi seperti ini muncul ketika sebagian elite merasa tersisih dan tidak diabaikan oleh Komite Aksi Pembentukan Provinsi Sulawesi Barat (KAPP-Sulbar) sebagai panitia pembentukan provinsi. Elite yang kecewa kemudian mengembangkannya wacana kontra atas konstruksi dengan merujuk pada hal tiga berikut: (1) perlunya peran serta fungsi kemandirian yang kuat dari lingkungan elite pemerintah dan juga rakyat Mandar pada umumnya, (2) hasil reformasi memang memunculkan undang-undang otonomi daerah. Keberadaan undang-undang tersebut membangkitkan semangat beberapa elite intelektual untuk menampilkan kembali pemikiran pembentukan propinsi, akan tetapi konstruksi itu telah mengabaikan beberapa elite lokal daerah, dan (3) pemikiran pembentukan provinsi dianggap belum saatnya untuk kembali dikumandangkan, karena pengaruh kepemimpinan tradisional (bangsawan) masih kuat di daerah ini .

Wacana tersebut menjadi dilema bagi para penggagas. Untuk mengantisipasi kondisi demikian, diperkenalkanlah strategi sosialisasi guna mengendalikan dinamika sosial politik di Mandar. Strategi tersebut merupakan upaya yang ditempuh untuk memudahkan gagasan pembentukan provinsi diterima oleh masyarakat Mandar. Melalui sosialisasi ini, walaupun bukan pekerjaaan yang mudah, akan tetapi pada intinya pihak-pihak yang merasa dikecewakan dapat memahami tujuan pembentukan provinsi, dan akhirnya menyetujui. Dengan demikian diharapkan mereka tidak perlu terus

menerus kontra terhadap ide atau gagasan tersebut, tetapi dapat mengenal lebih dekat gagasan dan program perencanaan untuk daerahnya.

Sosialisasi dilakukan dengan mengenalkan konsep (program) yang menjadi visi dan misi dari gerakan perjuangan pembentukan provinsi. Selain itu, disela-sela sosialisasi selalu mengingatkan kepada masyarakat bahwa keberadaan Mandar sangat penting untuk menjadi provinsi, seperti kejayaan konfiderasi kerajaan Pitu Babana Binanga dan Pitu Uluuna Salu. Pada dasarnya konsep yang selalu didengungkan mengandung dua makna, yaitu pertama, kecintaan mereka kepada tanah Mandar agar kembali memperoleh hak kepemilikan etnik dan sejarahnya sebagai bentuk identitas. Kedua, menanamkan kecintaan kepada orang/masyarakat Mandar agar tidak menjadi etnik kelas empat di Sulawesi Selatan. Pemikiran tersebut, dapat terrealisasi jika Mandar ditempatkan sebagai satu wilayah otonom dan lepas dari dominasi etnik mayoritas di Sulawesi Selatan.

Salah satu bentuk sosialisasi dilakukan dengan bentuk Deklarasi. Sebelum Deklarasi dicetuskan, KAPP Sul-Bar telah mempercepat pengenalan konsep terhadap masyarakat dengan membentuk kelompok kerja (Pokja). Kelompok kerja ini dibentuk pada setiap kabupaten, bertugas untuk menerima masukan-masukan dari anggota masyarakat baik yang pro maupun yang konta terhadap pembentukan provinsi. Untuk mempercepat konsep konstruksi, metode kerja dilakukan dengan mengadakan pertemuan-

pertemuan di masing-masing kabupaten. Pertemuan-pertemuan tersebut antara lain:

## 1. Pertemuan di Majene, meliputi:

- (1). Pertemuan pertama di Majene tanggal 30 September 1999 yang menghasilkan kesepakatan : Semua Parpol peserta Pemilu (minus Golkar) mendukung pembentukan provinsi Sulawesi Barat dan segera melakukan dengar pendapat dengan DPRD kabupaten Majene.
- (2). Pertemuan Kedua berlangsung tanggal 1 Oktober 1999 dengan kesepakatan: Seluruh komponen masyarakat mendukung pembentukan provinsi Sulawesi Barat dan semua partai politik peserta Pemilu, termasuk partai Golkar. Tugas selanjutnya adalah melakukan sosialisasi secara intensif melalui distribusi dan penyebaran informasi tentang provinsi Sulawesi Barat.

# 2. Pertemuan Di Mamuju

Pertemuan berlangsung tanggal 2 Oktober 1999 dimana dihadiri oleh tokoh-tokoh masyarakat pimpinan parpol anggota DPRD kabupaten dan birokrasi dalam kapasitas pribadi. Hasil pertemuan menyimpulkan; perlu sosialisasi pembentukan provinsi Sulawesi Barat ke semua kalangan masyarakat termasuk para pendatang (non- Mandar); konstruksi menjadi sebuah provinsi Sulawesi Barat harus satu paket dengan pemekaran kabupaten Mamuju menjadi beberapa kabupaten dan diusulkan agar ibukota ditetapkan di wilayah Mamuju.

### 3. Pertemuan di Polewali Mamasa (Polmas)

Pertemuan dilaksanakan tanggal 3 Oktober 1999 dengan keputusan yang diambil ada dua hal; pertama, sosialisasi yang intensif harus dilakukan dengan memanfaatkan seluruh saluran yang tersedia; kedua, konstruksi pembentukan provinsi Sulawesi Barat sudah harus dilakukan secara terbuka. Hal yang penting diperhatikan dalam pembentukan provinsi yaitu harus mempertimbangkan aspek historis dan kultural terutama dalam menentukan batas pemekaran, dengan tetap mempertimbangkan aspek topografi ekonomi, geografi dan demografi (aspek pengembangan wilayah).

Setelah melakukan pertemuan-pertemuan, agenda kerja berikutnya adalah mencetuskan deklarasi perjuangan. Deklarasi pembentukan provinsi Sulawesi Barat dihadiri oleh ratusan pemuda pelajar, mahasiswa, tokoh masyarakat, pejuang, tokoh agama, kaum cendikiawan dan parpol. Acara yang digelar di Taman Makam Pahlawan korban 40.000 jiwa di desa Galung Lombok, Kecamatan Tinambung kabupaten Polmas, tanggal 10 November 1999.

Adapun isi Deklarasi Galung Lombok tersebut :

- Menegaskan komitmen untuk mempertahankan Negara Kesatuan Republik Indonesia yang diproklamirkan pada tanggal 17 Agustus 1945 sebagai suatu konsep kenegaraan yang final.
- Menyatakan komitmen bulat untuk berupaya memperjuangkan terwujudnya provinsi Sulawesi Barat, yang meliputi wilayah eks

- afdeling Mandar/ Daerah Swatantra Mandar, yaitu Kabupaten Polewali Mamasa (Polmas), Kabupaten Majene dan Kabupaten Mamuju dalam wadah Negara Kesatuan Republik Indonesia yang terpisah dari provinsi Sulawesi Selatan sekarang ini.
- 3. Menghimbau kepada Pemerintah Pusat, Pemerintah Daerah Provinsi Sulawesi Selatan, Pemerintah Daerah kabupaten Polmas, Majene dan Mamuju serta Lembaga Legislatif (DPR-DPRD propinsi DPRD kabupaten) agar segera melakukan proses pemekaran wilayah Kelurahan/Desa dan Kecamatan, serta Kabupaten di wilayah yang bersangkutan berdasarkan pertimbangan kemampuan ekonomi, potensi daerah, kondisi sosial budaya, aspek sosial-politik, jumlah penduduk, luas daerah, dan pertimbangan lainnya yang menurut visi, persepsi dan cita-cita luhur kami sejak lama, sudah sangat memungkinkan terselenggaranya otonomi daerah dalam bentuk daerah propinsi sesuai dengan ketentuan perundang-undangan yang berlaku.
- 4. Deklarasi ini disepakati, dibuat, dan dibacakan serta akan disosialisaikan secara umum ke seluruh wilayah Mandar. Hal itu bertujuan untuk mendapatkan dukungan dan partisipasi dari semua pihak Selanjutnya disampaikan kepada pemerintah untuk ditindaklanjuti, kemudian dibubuhi tanda tangan sebagai bukti sejarah

yang otentik pada sebuah pajangan kain merah dan putih yang merupakan rangkaian kesatuan dengan Deklarasi Galung Lombok ini.

Berdasarkan peristiwa tersebut dapat ditarik kesimpulan bahwa deklarasi yang mereka kumandangkan, merupakan perwujudan lanjutan perjuangan yang dirintis oleh para elite pejuang sebelumnya sejak awal Deklarasi yang dijadwalkan bersamaan dengan hari kemerdekaan. Pahlawan menandakan bahwa keinginan pembentukan provinsi Sulawesi Barat suatu momentum yang tidak main-main. Acara penandatanganan dukungan pada deklarasi tersebut diawali tokoh pejuang dan tokoh adat, Malik Pettana Endeng, H, Ma'mun Hasanuddin, H Borahima seperti A. H Kelompok Kerja dan KAPP-Sulbar, serta Sekjen Forum Sipamandar, seluruh peserta yang mewakili kelompok-kelompok yang ada di daerah Mandar.

Kehadiran A. H. Malik Pettana Endeng yang merupakan elite kharismatik dan tokoh masyarakat tidak boleh diabaikan. Hal itu ternyata membawa dampak positif bagi perjuangan pembentukan provinsi untuk meredam dinamika politik yang terjadi di daerah Mandar. Sekelumit tentang A. H. Malik, bahwa beliau adalah tokoh utama dalam pembentukan provinsi Sulawesi Barat. Pada tahap awal perjuangan, tokoh ini sebagai pelopornya, untuk perjuangan selanjutnya berharap banyak dan menghimbau agar apa yang telah diupayakan merupakan perjuangan yang tiada akhir. Tokoh ini tampil sebagai pelopor penandatanganan pernyataan dukungan yang

ditorehkan di atas sehelai kain putih kemudian disusul oleh seluruh warga masyarakat dan peserta sarasehan di Galung Lombok. Artinya, *mara'dia* A H. Malik Pettana yang sepuh itu siap menghabiskan sisa hidupnya untuk perjuangan pembentukan provinsi Sulawesi Barat.

Sosialisasi yang puncaknya dengan deklarasi tersebut, ternyata mendapat perhatian dan respon dikalangan anggota DPRD (kabupaten Polmas, Majene dan Mamuju). Hal itu ditandai dengan kerelaan mereka untuk membubuhkan tandatangan dalam surat pernyataan dukungan pembentukan provinsi Sulawesi Barat. DPRD Majene tanggal 10 Maret 2000 yang menghasilkan keputusan No. 006/KPTS/DPRD/III/2000, sementara DPRD Polmas menyusul penandatanganan tanggal 19 Juni 2000 dengan keputusan No. 12/KPTS/DPRD/IV/2000, dan Mamuju terakhir tepatnya tanggal 6 Oktober 2000 melalui keputusan No. 12/KPTS/DPRD/V/2000 yang disertai dengan syarat-syarat pemekaran kabupaten dan usulan agar Mamuju menjadi Ibukota provinsi Sulawesi Barat.

Dari sosialisasi yang dilakukan baik jalur legislatif, eksekutif maupun jalur mayarakat Mandar, titik berat perjuangan ini adalah memperkuat budaya "Sipakatau" yaitu saling menghargai semua komponen yang berada di daerah Mandar, karena merupakan bagian yang tidak dapat dipisahkan dan diharapkan saling menghargai dan mendukung selama tetap berada dalam ialur damai dan konstitusi.

Dari seluruh rangkaian politik identitas, yang diartikan sebagai politik perbedaan antaretnik di Sulawesi Selatan, didasarkan atas dominasi etnik dominan (Bugis) atas kelompok minoritas dan marginal (Mandar), oleh penulis analisis atas kasus ini memperlihatkan beberapa hal yang penting. muculnya kelompok mayoritas dan kelompok minoritas, terlihat Pertama. sebagai upaya pemahaman pembedaan antara etnik Mandar sebagai minoritas dan etnik Bugis sebagai mayoritas, kondisi ini dilatarbelakangi oleh ketidakberdayaan kekuasaan oleh kaum minoritas akibat ketidak mampuan persaingan yang diciptakan oleh kaum mayoritas. Persaingan yang tekadang dibarengi dengan perlakuan yang tidak adil mengakibatkan penempatan kaum minoritas sebagai sasaran diskriminasi, atau yang lebih terasa pada kelompok mavoritas merasa kultur. dimana dominan kerja, dan menggagap keberhasilan secara materi mengutamakan etika sebagai kunci peran yang tinggi sebagai kelompok mayoritas. Secara sederhana dari pemahaman etnik minoritas yang demikian, menetapkan kriterianya sebagai: (1) relatif kurang berpengaruh/berkuasa; (2) menunjukkan diferensiasi yang berbeda dengan kelompok mayoritas; (3) selalu distereotif; (4) diperlakukan tidak adil.

Kedua, penilaian sifat (stereotip) berkembang saat interaksi antar kelompok mayoritas dan minoritas etnik. Penilaian negatif atas etnik Mandar sebagai etnik yang kurang memiliki agresititas, kurang percaya diri dan kurang tegas adalah sebuah bentuk generalisasi, setidaknya mengurangi

kesempatan dan membuka jarak sosial. Penilaian tersebut memudahkan prasangka sosial bahwa etnik Mandar sebagai etnik kelas bawah, yang pada akhirnya mendorong asumsi mengenai superioritas dan inferioritas etnik.

Ketiga, diskriminasi struktural biasanya terjadi karena kesenjangan dari sumber politik dan ekonomi, terutama berhubungan dengan aspek intrumental dan meterial (siapa mendapat apa, kapan dan bagaimana ataupun pada siapa yang kehilangan dan berapa banyak), kondisi seperti itu dibentuk oleh pola institusionalisasi dari kelompok mayoritas yang berkuasa. Karena kekuasaannya, mereka mendominasi sehingga tanpa sadar telah menimbulkan konflik (yang ditata dalam tatanan dengan rapi), dalam hal ini konflik mengambil bentuk yang lebih lunak, halus (subtle) seperti ketidaksukaan (dislikeness) atau ketidaksetujuan (disagreement).

Konflik lunak karena diskriminasi struktural terhadap etnik Mandar berakar dari institusionalisasi rasisme (tatanan dan aturan membatasi ruang gerak etnik), hal ini terkonstruksi dari stereotip dan prasangka yang berkembang. Diskriminasi karena prasangka sosial berdimensi pada motivasi dan berpengaruh dalam konteks masyarakat yang lebih luas. Dalam hal ini, tindakan diskriminasi tanpa sadar oleh etnik Bugis bertujuan untuk memenuhi kebutuhan dan keinginan yang berbasis pada sentimen-sentimen etniknya.

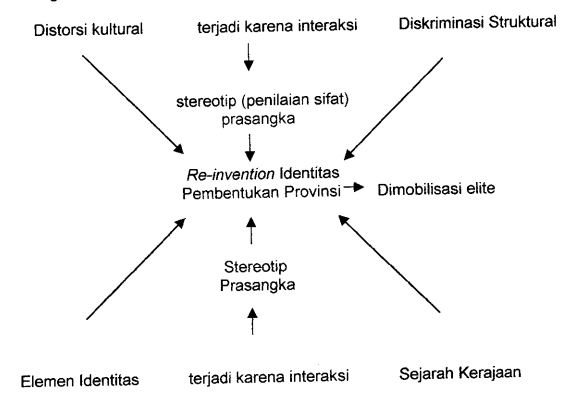
Keempat, semakin tingginya derajat diskriminasi tersebut, dapat diprediksi akan semakin mempersempit ruang gerak etnik Mandar. Menyadari kondisi seperti ini, maka oleh etnik minoritas menggulirkan issue

politik perbedaan (politik identitas) sebagai sarana untuk melepaskan diri dari mayoritas. Peran yang diambil oleh aktor (elite) adalah memobilisasi maknamakna budaya dan historis. Tindakan yang bermakna peran yang dibangun tersebut adalah untuk menentukan ranah kekuasaan etniknya. Artinya, makna tersebut dimunculkan dan diciptakan kembali dengan tujuan untuk mengamankan dan menempatkan kembali kehormatan etnik sekaligus politik.

Tindakan nyata untuk memperkuat *re-invented* identitas, ditandai dengan pembentukan daerah administratif, diwujudkan dalam provinsi Sulawesi Barat, hal ini memperlihatkan adanya teritorialisasi identitas yang berimplikasi pada pemisahan diri daerah Mandar. Teritorialisasi tersebut merupakan *re-grouping* kultural dengan dasar wilayah yang pada akhirnya mengambil wajah pembentukan daerah otonom.

Kelima, setelah konstruksi, ternyata melahirkan kendala antar elite. Timbul kecurigaan antara kelompok elte dalam pemahaman distribution position, khususnya sebagai gubernur Sulawesi Barat. Munculnya kategori-kategori elite yang tidak memudahkan reformasi kepemimpinan bahkan pada ketidakpercayaan pada kepemimpinan etnik Mandar. Fenomena demikian sebagai akibat distorsi kekuatan antara elite pejuang dan elite birokrat, persaingan antar elite tersebut, sehingga demikian dapat dimaknai mengaburkan identitas Mandar malab'bi.

Secara singkat rangkaian analisis penelitian dapat digambarkan sebagai berikut:



# Keterangan:

Reinvention identitas melalui proses politik dengan pembentukan provinsi merupakan hasil interaksi baik dalam etnik Mandar sendiri dan antar etnik lain. Interaksi tersebut sumbernya dari empat titik sentral, yaitu: elemen identitas, sejarah kerajaan, distorsi kultural dan diskriminasi struktural. Keempat hal tersebut memicu stereotip atas etnik Mandar, yang kemudian dimobilisasi oleh elite sebagai respon dari stereotip untuk membentuk provinsi baru.

### C. Interaksi Simbolik Memahami Konstruksi Identitas Etnik Mandar

Interaksi simbolik dikonstruksikan atas sejumlah ide-ide dasar. Ide dasar ini mengacu pada masalah-masalah kelompok manusia atau masyarakat, interaksi sosial, obyek manusia sebagai pelaku, tindakan manusia dan interkoneksi saluran-saluran tindakan. Interaksi simbolik dipahami, merujuk pada karakter interaksi khusus yang terjadi antar manusia. Sifat khusus ini terdapat pada kenyataan bahwa manusia menginterpretasikan dan mendefenisikan antara tindakan yang satu dengan tindakan yang lain.

Sebagai makhluk yang bertindak, manusia merupakan makhluk sosial dalam pengertian yang mendalam, yakni suatu makhluk yang ikut serta berinteraksi sosial dengan dirinya, dengan membuat indikasi sendiri, dan memberi respon pada sejumlah indikasi. Dalam pengertian ini, manusia sebagai suatu makhluk yang ikut serta dalam berinteraksi sosial dengan dirinya sendiri bahkan di luar lingkungannya.

Untuk memperjelas tradisi interaksi simbolik, maka dalam analisis ini penulis menguraikan dalam pemikiran dasar Mead yang kemudian diperkuat oleh interaksi simbolik ala-Blumer. Bertitik tolak pada prinsip dasar tersebut, penulis membaca ulang pemikian Mead sebagai alat analisis dasar untuk memperkuat fenomena. Hal ini diuraikan secara sederhana dalam menjelaskan konstruksi identitas etnik di Mandar.

Pemikiran mind, self and society, merupakan suatu pemikiran yang memperkenalkan dialektika hubungan antara manusia dengan manusia, manusia dengan lingkungannya. Dalam hal ini, konsep diri (self) bersifat sebagai obyek maupun subyek secara sekaligus. Sebagai obyek bagi diri sendiri, hal inilah yang menjadikan manusia mampu mencapai kesadaran diri (self consciousness). Hal ini pula yang membuat seseorang dapat mengambil sikap yang impersonal dan obyektif untuk dirinya sendiri, juga untuk situasi di mana dia bertindak. "Diri" akan menjadi obyek terlebih dahulu sebelum berada pada posisi sebagai subyek. Dalam hal ini "diri" akan mengalami proses internalisasi atau interprestasi subyektif atas realitas struktur yang lebih luas. Dia merupakan produk dialektis dari "I" -impulsif dari diri, aku sebagai subyek- dan "Me"-sisi sosial dari masyarakat. (Wallace and Wolf, 1980; Zetlin, 1995). Dengan demikian, "diri" muncul dalam proses interaksi karena manusia baru menyadari dirinya sendiri di dalam suatu interaksi sosial. Salah satu contoh bahwa elite di Mandar melakukan pemahaman atas diri etniknya selain sebagai subyek juga sebagai obyek dapat dilihat dari konstruksi awal identitas Mandar.

Dalam tataran subyek, penempatan etnik Mandar, diwakili oleh aktoraktor (elite) yang mengalami proses kesadaran diri (self consciousness process). Kesadaran diri ini merupakan bentuk kesadaran etnik dan melekat dalam diri etnik. Dalam hal ini, etnik dibangun sebagai pijakan dasar dalam memberikan penguatan bahwa apa yang melekat dalam diri etnik merupakan

simbol kemegahannya. Artinya, Mandar memiliki simbol identitas yang dapat dibedakan dengan etnik lain baik dari aspek bahasa, wilayah, kebudayaan, organisasi sosial maupun imajinasi etniknya.

Pemahaman terhadap simbol identitas etnik, menyebabkan Mandar mengambil sikap dan peran yang sepatutnya, hal ini berdasarkan situasi yang mengharuskan mereka untuk sadar akan posisi etniknya. Apa yang dilakukan merupakan kemampuan dalam memahami bahwa dirinya berbeda dengan etnik lain, dirinya memiliki kelebihan dibanding yang lain dan kesemuanya itu membangkitkan semangat untuk tetap mempertahankan kehormatan etniknya.

Melalui posisinya sebagai subyek, dapat juga dicermati dari realitas elite (penggagas konstruksi identitas) memahami secara historis etnik Mandar. Elite penggagas mereviev peristiwa-peristiwa sejarah dan nilai-nilai budaya sebagai bentuk baku identitas etnik. Peristiwa sejarah ditransfer dari kemegahan konfederasi kerajaan Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu, sebagai kerajaan yang memiliki otoritas membangun wilayah Mandar, layaknya kemegahan kerajaan Bugis dan Makassar. Kemegahan konfederasi kerajaan di Mandar oleh elite penggagas dijadikan sebagai instrumen identitas diri etnik untuk dibangun kembali melalui penguatan pembentukan provinsi Sulawesi Barat.

Sedangkan pemahaman nilai-nilai budaya sebagai unsur identitas berakar dari amanat raja I (pertama) Balanipa *Tondilaling*, nilai identitas

telah diajarkan kepada keturunan ke-53 *mara'dia* (raja). Nilai budaya tersebut diproduksi menjadi kesadaran diri etnik Mandar, karena nilai itu berisikan nilai-nilai perilaku dan sikap seutuhnya orang Mandar.

Orang Mandar, diharapkan selain mampu menjadi pemimpin dalam dirinya sendiri, juga harus berhasil memimpin orang lain, apabila mereka berada pada posisi menjadi pemimpin, seharusnya menjadi orang yang patut dijadikan panutan (todipeccoi). Kategori panutan hanya dapat dicapai jika mereka mampu menerapkan dua elemen identitas, maasayanni lita' (kecintaan terhadap tanah/negeri Mandar) dan maasayanni pa'banua Kedua kecintaan ini. (kecintaan terhadap orang/masyarakat Mandar). manakala menjadi kesadararan diri orang Mandar, maka mereka dianggap memiliki sifat "to-malab'bi" suatu sifat luhur yang teraplikasi dalam cara mereka berbuat (malab'bi kedo), cara mereka bertutur kata (malab'bi pau) dan cara mereka bertindak (malab'bi gau). Sifat to-malab'bi jika ditelusuri dalam pemikiran Mead menjadi cara pandang orang Mandar (sebagai subyek) terhadap dirinya sendiri, memahami dirinya bahwa ketika mereka menerapkan sifat to-malab'bi, maka mereka akan menjadi manusia utama, mengenal dirinya dalam lingkungan sosial, dan sekaligus menjadi pengikat sesama etniknya.

Dalam tataran obyek, sebagai awal sebelum adanya pemahaman subyek. Artinya, "diri" akan menjadi obyek sebelum berada pada subyek. Diri masuk dalam proses internalisasi atau interpretasi atas realitas sosial yang

lebih luas. Berger dan Luckman (1990:186) mengatakan bagaimanapun juga dalam bentuk internalisasi yang kompleks, individu tersebut tidak hanya memahami proses-proses subyektif orang lain, melainkan juga memahami dunia dimana ia hidup di dunia itu menjadi dunia lainnya.

Internalisasi merupakan pemahaman diri mengenai "sesama saya", yaitu pemahaman individu atas orang lain dalam mengenal dunia sosialnya. Pemahaman ini merupakan hasil kolaborasi atas penciptaan makna secara otonom individu yang tersosialisasi, dengan makna yang dapat diperoleh individu atas orang lain. Dalam hal ini, internalisasi dicerminkan dari interaksi elite penggagas dan pelaku konstruksi identitas terhadap dunia sosial di luar etniknya.

Disaat etnik Mandar memandang diri pada posisi sosial, hal ini dapat dicermati ketika etnik Mandar melakukan pemahaman terhadap dirinya sendiri, di dalam lingkungan luarnya. Artinya, etnik Mandar (lewat elite-elite yang mengkonstruksi) dapat menjadi obyek pemahaman atas etnik lain. Mengapa mereka berusaha untuk mengkontruksi identitasnya sebagai kepemilikan etnik dan sejarah, dan apa makna dibalik konstruksi tersebut. Pemahaman etnik lain terhadap etnik Mandar merupakan makna perkembangan kesadaran diri etnik Mandar. Dalam hal ini, kesadaran tersebut ada karena bergantung pada sejumlah orang-orang penting di luar etnik Mandar, atau dalam istilah Mead disebut dengan significant other.

Selanjutnya, significant other dapat memberikan penilaian, pandangan dan pemahaman, di saat mereka terlibat khusus dalam melakukan interaksi sosial. Interpretasinya tersebut dapat merujuk pada peran yang dilakukan oleh etnik Mandar, bagaimana hubungan sosialnya, terutama cara mereka terlibat dalam kompetisi politik di Sulawesi Selatan. Lebih dari itu, etnik Mandar dapat pula dipahami dari posisi etniknya atas etnik lain, termasuk cara mereka menyertakan simbol-simbol etnik yang dimaknai sebagai bentuk identitasnya.

Pada gilirannya interaksi telah melahirkan kesadaran diri (*self*) juga pikiran (*mind*), hal ini melalui penggunaan bahasa dan isyarat-isyarat simbolik. Karena melalui instrumen ini manusia dapat berpikir, dan mewujudkannya sebagai bentuk internalisasi antar individu dengan dirinya sendiri akibat pengaruh orang lain.

Bagi orang Mandar, *mind*, dapat diterjemahkan dari stereotip terhadap etnik Mandar dalam hubungannya dengan etnik lain di Sulawesi Selatan. Etnik Mandar menilai bahwa konstruksi identitas diperkuat oleh faktor kolonialisme internal dan kompetisi (khususnya politik). Pemikiran ini didasari atas posisi etnik Mandar yang "termarginal" dari etnik lain di Sulawesi Selatan. Akibat marginalisasi, dirasakan ada batas-batas sosial antara etnik Mandar dengan etnik lain. Artinya berdasarkan batas-batas etnik tersebut, anggota etnik berpikir adanya pembedaan dirinya dengan yang lain, dan menggolongkan sejumlah orang menjadi satu golongan etnik sebagai "kita"

dan suatu kelompok etnik yang lain dengan "mereka". Melalui batas-batas etnik, akhirnya stereotip menjadi lestari, karena melalui dan di dalam stereotip tersebut pemikiran perbedaan-perbedan ini muncul.

Apa akibatnya jika pemikiran ini terus berlangsung? Mandar, merasa tidak memiliki kesempatan untuk dapat berkembang, dominasi Bugis yang teramat kental, batas-batas etnik menjamur ketika berada dalam posisi memperoleh kekuasaan, rekayasa politik dijalankan, sehingga realitas tersebut memicu pemikiran etnik Mandar untuk segera bertindak melepaskan diri dan memperoleh kehormatan etniknya.

Pikiran-pikiran etnik Mandar tersebut, diketegorikan sebagai mekanisme penunjukkan diri (self indication), yaitu suatu penunjukkan makna atas diri-sendiri (orang Mandar) kepada orang lain. Pikiran tersebut mengisyaratkan sejauh mana Mandar melihat diri mereka sendiri, siapa dan apa mereka, obyek di sekitarnya sebagai komunitas masyarakat. Sehingga demikian pikiran tersebut merupakan bagian integral dari masyarakat.

Sebagai bagian dari masyarakat, individu membentuk masyarakat sebagaimana masyarakat membentuknya (Zeitlin, 1995). Dalam hal ini, masyarakat dibentuk dari individu-individu yang memiliki diri sendiri. Bahwa tindakan manusia merupakan konstruksi yang dibentuk oleh individu melalui dokumentasi dan interpretasi hal-hal penting di mana ia akan bertindak. Bahwa tindakan kelompok terdiri atas perpaduan dari tindakan-tindakan dan pikiran dari individu-individu atau diri (self).

Tindakan orang Mandar dalam mengkonstruksi identitasnya, merupakan tindakan kelompok etnik yang diramu dari perpaduan pemikiran diri (masing-masing elite) yang memahami bahwa etnik Mandar berada pada posisi terkalahkan dan terpuruk. Pikiran-pikiran individu tersebut memicu lahirnya tindakan sosial yang diletakkan berdasarkan tindakan individu. Artinya bahwa segala bentuk tindakan individu akhirnya diidentifikasi menjadi tindakan sosial berdasarkan interpretasi individu. Dengan demikian, segala tindakan tersebut telah menerjemahkan aktifitas mind, self dan society.

Akhirnya dapat diasumsikan bahwa konstruksi identitas etnik Mandar, merupakan tindakan kolektif (collective action) etnik berdasarkan pemikiran dan tindakan masing-masing elite. Elite sebagai individu merupakan bagian dari diri baik secara subyek maupun obyek. Tindakan yang dilakukan oleh diri merupakan bentukan dari masyarakat. Dengan demikian, tindakan elite (sebagai diri) dalam mengkonstruksi identitas adalah refresentatif dari bagian masyarakat (baca: komunitas) Mandar.

# Secara singkat analisis diatas dapat dlihat dalam tabel berikut:

| Momen   | Proses                                                                                               | Pemahaman etnik Mandar.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Self    | Kesadaran diri<br>(self consciousness)                                                               | Melahirkan kesadaran etnik, yaitu sebagai identitas yang membedakan etniknya dengan etnik lain, sekaligus kesadaran bahwa identitas yang dikonstruksi tersebut adalah pengikat antaretnik Mandar.                                                                                                                                                                                                      |
| Mind    | Penunjukkan diri<br>(self indication)                                                                | Melahirkan pemikiran bahwa etnik Mandar termarginal, hal ini disebabkan adanya kolonial internal yang dijalankan oleh etnik Bugis. Selain itu, etnik Mandar dianggap tidak mampu berkompetisi dalam sumber politik dan ekonomi. Pemikiran demikian yang berkembang kemudian dimobilisasi oleh elite dan diformulasi sebagai instrument penunjukkan diri untuk memperoleh kehormatan etnik dan sejarah. |
| Society | Mengarah pada tindakan kelompok, yaitu perpaduan antara tindakan individu dan pemikiran diri (self). | Secepatnya mengkonstruksi identitas etniknya melalui tindakan pengupayaan wilayah Mandar sebagai wilayah otonom. Tindakan tersebut sebagai wujud dari tindakan masing-masing elite (secara pribadi), atas pemikirannya terhadap kondisi etniknya.                                                                                                                                                      |

Uraian diatas telah menjelaskan bagaimana pemikiran dasar Mead memahami fenomena konstruksi identitas etnik Mandar. Selanjutnya untuk

mempertegas tradisi interaksi simbolik, penulis menguraikan analisis melalui pemikiran yang dikembangkan oleh Blumer.

# Interaksi simbolik Blumer dalam Memahami Konstruksi Identitas Etnik Mandar.

Herbert Blumer adalah murid Mead, gagasannya tentang psikologi sosial banyak dipengaruhi dari teori interaksi simbolik Mead. Namun demikian, Blumer memiliki kekhasan dalam pemikirannya. Blumer (1969) memandang interaksi simbolik sebagai suatu kumpulan dari suatu prosedur-prosedur interpretatif yang memungkinkan kita memberi arti interpretasi yang ditujukan terhadap interpretasi orang lain. Dalam hal ini, Blumer mengedepankan tentang interaksi. Menurutnya, interaksi merupakan proses kemampuan berpikir yang perlu dikembangkan dan diungkapkan. Semua jenis interaksi, memperhalus kemampuan untuk berpikir, karena berpikir menurut Blumer membentuk proses interaksi.

Kekhasan pemikiran Blumer, diwakili dalam tiga premis interaksi simbolik, yaitu : pertama, manusia bertindak atau merespon lingkungan (thing) berdasarkan makna yang dimiliki oleh komponen-komponen lingkungan bagi mereka; kedua, makna tersebut diperoleh dari hasil interaksi sosial yang dilakukan dengan orang lain, khususnya orang yang dianggap mempunyai arti penting (significant others); ketiga, makna sebagai hasil interaksi sosial disempurnakan melalui suatu proses penafsiran, dengan

demikian tindakan manusia merupakan tindakan interpretatif, dalam arti manusia bertindak berdasarkan berbagai pertimbangan sehingga melahirkan perubahan perilaku.

Dalam kaitannya dengan konstruksi identitas etnik Mandar, ketiga premis tersebut menjadi tugas penulis untuk melakukan pembacaan ulang dalam menjelaskan fenomena di lapangan. Premis tersebut dapat diuraikan sebagai berikut:

Pertama, tindakan yang dilakukan oleh etnik Mandar, dalam mengkonstruksi identitas etnik mengandung makna yang dalam. Tindakan yang diwujudkan dalam pembentukan provinsi Sulawesi Barat, terbangun dari makna yang berasal dari etnik Mandar sendiri (internal) dan makna yang berasal dari luar etnik Mandar (eksternal).

Dalam tataran makna internal, orang Mandar, menganggap tindakan tersebut dilatarbelakangi atas pemahamannya sebagai etnik yang terkalahkan dan termarginal. Diskriminasi struktural (*stuctural discrimination*) yang berkembang telah membedakan etnik Mandar dan etnik lain, melahirkan posisi dominan etnik Bugis. Respon yang diberikan atas persaingan politik menjadi tujuan dalam melepaskan hubungan mayoritas dan minoritas antara etnik Bugis dan etnik Mandar. Dominasi Bugis yang berlebihan dimaknai sebagai relasi kekuasaan yang timpang, struktur yang menempatkan Mandar sebagai etnik yang tidak menguntungkan dan tidak memiliki kemampuan daya saing.

Dalam makna eksternal, etnik lain menganggap bahwa di balik tindakan pembentukan provinsi Sulawesi Barat, selain merupakan keinginan etnik Mandar lepas dari ketergantungan terhadap etnik dominan -yang menempatkannya sebagai etnik minoritas dan marginal- juga merupakan usaha pembagian kekuasaan (distribution of power) dari elite yang mengkonstruksi. Keinginan memiliki kekuasan etnik yang absolut (absolute ethnic power) di wilayahnya sendiri dimaknai sebagai bentuk dari konstruksi elite yang diasumsikan sebagai fenomena pembentukan provinsi etnik (ethnic province).

Kedua, makna yang terbangun dari interaksi sosial oleh significant others, merujuk pada pemahaman bahwa etnik Mandar tidak mampu mengembangkan kemampuan. Pemaknaaan ini terinspirasi dari fenomena politik pada kasus pemilihan gubernur Sulawesi Selatan tahun 1992, saat itu dua calon dari etnik Mandar akhirnya harus tunduk pada aturan main (the rule of game) politik dari DPRD provinsi, terutama pada pembagian suara yang memberikan kemenangan mutlak bagi calon dari etnik Bugis.

Uraian dari informan penting (significant others) tersebut menyimpulkan bahwa untuk mengadu kemampuan dua calon dari etnik Mandar, secara rasional pilihan akan dijatuhkan pada salah satu calon dari Mandar. Untuk menjadi seorang pemimpin, figure Baharuddin Lopa yang patut dipilih menjadi pemimpin, beliau dianggap tokoh yang sederhana, jujur dan sangat mencintai rakyat. Namun kenyataan berbeda, kekuatan elite

penentu (Anggota DPRD) merekasa pemilihan tersebut. Hal ini menyebabkan dua colon etnik Mandar, Baharuddin Lopa dan Basri Hasanuddin takluk atas kemenangan Zainal B. Palaguna.

Pemaknaan Mandar sebagai etnik yang termagilnal, dimobilisir elite sebagai instrumen re-invention identitas. Hal ini dimungkinkan agar Mandar menempati posisi yang setara dengan etnik lain. Artinya, apa yang diupayakan merupakan perjuangan memperoleh kembali kehormatan etnik (ethnic honour), dan yang terpenting adalah membongkar relasi kekuasaan yang tidak setara untuk menciptakan stratifikasi sosial (social stratification) yang baru. Dengan demikian, segala upaya mensejajarkan kedudukan etnik Mandar dengan etnik-etnik lain di Sulawesi Selatan, adalah untuk mengurangi dan sekaligus menghindari sumber konflik (conflict resource) intenal antraetnik Mandar dan etnik lain.

Tindakan konstruksi dimaknai sebagai hasil interaksi dengan dunia lingkungannya, sekaligus sebagai interaksi di dalam lingkungannya. Interaksi yang melahirkan tindakan konstruksi etnik Mandar disempurnakan melalui penafsiran atas fenomena, khususnya pada kompetisi politik yang tidak sehat. Kompetisi ini memudahkan etnik Bugis mencabarkan kekuasaannya tidak hanya di lingkungannya sendiri, tetapi juga di luar lingkungannya (wilayah Bugis).

Makna atas etnik marginal, patut untuk diketahui, tidak hanya dilihat dari pola interaksi dengan etnik lain, tetapi juga dalam interaksi antaretnik

Mandar. Ketika proses konstruksi berlangsung, melibatkan kolabarosi perjuangan antarelite intelektual dan tradisional. Ditengah pembagian kekuasaan (distribution of power), kedua kekuatan itu bersilang pendapat, keduanya kukuh pada kekuatan masing-masing, hal ini mengakibatkan terjadinya perubahan perilaku dalam interaksi mereka.

Elite pejuang -sebagai peletak dasar pemikiran dan sekaligus penggerak konstruksi-, setelah membentuk provinsi harus menerima kenyataan dikesampingkan dalam sistem. Mereka sebagian besar berasal dari akademisi, tetapi tidak banyak berperan. Berkurangnya peran mereka, bukan disebabkan berkurangnya kecintaan terhadap *lita'* (tanah) dan pa'banua (rakyat), akan tetapi mereka dianggap kurang memiliki modal finansial untuk ikut berkompetisi dalam arena pemilihan gubernur Sulawesi Barat.

Pemilihan calon gubernur Sulawesi Barat merupakan interaksi antaretnik Mandar, realitas ini bermakna memarginalkan posisi elite pejuang. Selain karena faktor finalsial, elite pejuang tidak mendapat tempat untuk mewakili partai politik. Mereka bukanlah anggota partai politik yang dapat mencalonkan diri, karena tidak ada partai politik yang berani melamar elite tersebut. Kendala struktural (*structural constraint*), dimanfaatkan oleh elite birokrat untuk memperoleh kedudukan melalui *bargaining position*. Mereka yang memiliki kemampuan finansial dicalonkan oleh partai-partai politik untuk ikut dalam pemilihan gubernur.

Bargaining position yang dijalankan elite, dimaknai sebagai bentuk pengingkaran terhadap elemen-elemen identias Mandar. Elemen yang dipahami sebagai kepemilikan etnik dan sejarah menjadi sangat kabur. Hal ini terjadi ketika masing-masing pihak berusaha memperoleh kekuasaan. Makna kecintaan terhadap tanah Mandar (maasyanni lita') dan kecintaan terhadap orang (maasayanni pa'banua) telah dikhianati oleh elite yang mengejar kekuasaan. Tidak ada lagi kebersamaan saat seperti identitas Mandar mulai dikonstruksi. pemikiran awal saat identitas Mandar dikonstruksikan.

Penggaburan makna identitas, diasumsikan sebagai interpretasi bahwa kelompok elite yang mengejar kekuasaan tidak memaknai perjuangan secara mendalam. Makna tersebut hanya dipakai pada saat elite mengejar identitas semata, akan tetapi saat identitas itu dimiliki, tidak dijaga, dipelihara karena dalam hal ini wujud identitas tersebut sudah tidak merepresentasikan sepenuhnya sosok seorang Mandar. Perubahan makna tersebut menjadi pemikiran, bahwa terjadi transformasi identitas etnik (transformation of ethnic identity), terutama yang terkait pada persoalan kompetisi politik antarelite di Mandar.

Ketiga, konstruksi identitas etnik Mandar yang diwujudkan dalam pembentukan provinsi Sulawesi Barat merupakan serangkaian tindakan yang bermakna. Tindakan dari komunitas Mandar yang diwakili oleh elite merupakan bentuk yang oleh Blumer disebut sebagai tindakan interpretatif.

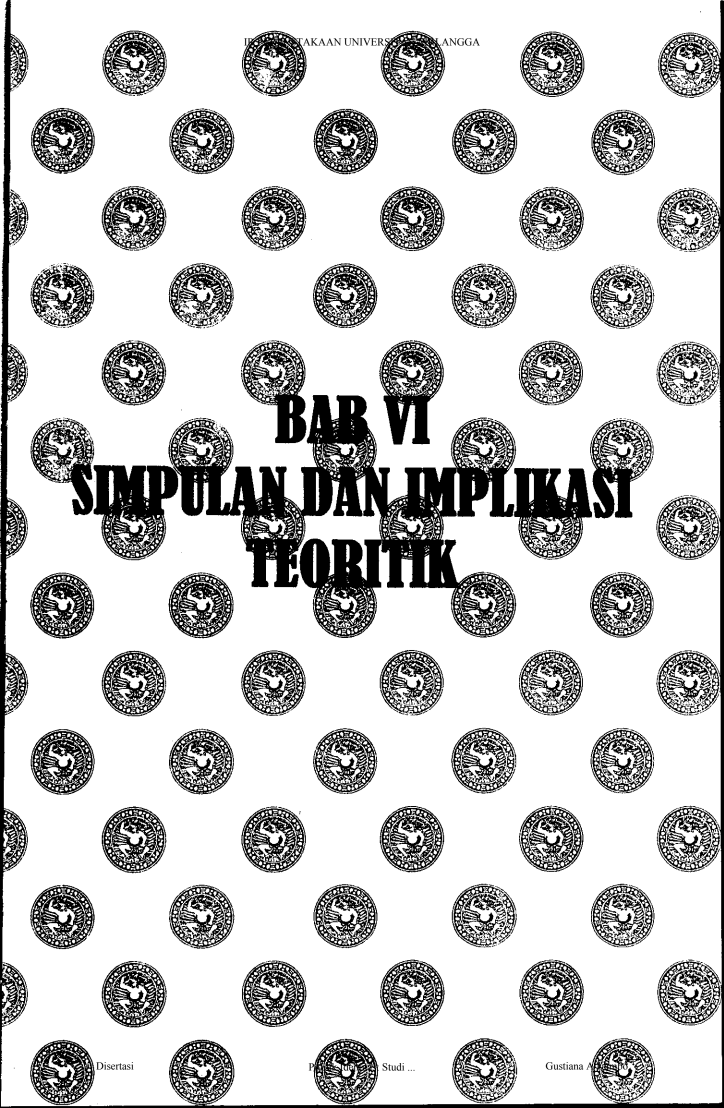
Dikatakan demikian karena pembentukan provinsi merupakan bagian dari proses penafsiran yang panjang dari segala pihak, baik dari etnik Mandar sendiri maupun etnik diluar Mandar.

Tindakan interpertatif (action of interpretatif) merupakan kolaborasi stimuli dari diri orang Mandar dalam memahami makna tentang etniknya, sekaligus stimuli dari luar lingkungannya. Stimuli-stimuli tersebut direspon oleh etnik Mandar yang diaplikasikan dalam bentuk tindakan yang diinterpretasikan sebagai suatu bentuk interaksi dengan orang lain. Dalam hal ini, tindakan tersebut disesuaikan dengan tujuan, rencana dan pengetahuan yang dimiliki untuk mewujudkan apa yang diinginkannya.

Serangkaian tindakan tersebut pada dasarnya merupakan interpretasi dari self indication (penunjukan diri) dari orang Mandar. Tindakan yang disesuaikan dengan penilaian individu tersebut, sekaligus dapat menjadi instrumen dalam mengambil keputusan, sehingga dalam hal ini, menjadi orang Mandar berarti memiliki kesadaran dan relektif menyatukan obyekobyek potensial yang ada dalam etniknya untuk kemudian diperkenalkan sebagai bentuk penunjukkan diri. Artinya, dengan konstruksi identitas, etnik Mandar telah mampu menilai dan memberi makna pada tindakannya dan memutuskan tindakan yang terbaik sebagai penunjukkan diri secara etnik dan politik.

# Secara singkat analisis diatas dapat diidentifikasikan dalam tabel berikut:

| Momen                    | Proses                                                                                                               | Lingkungan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Tindakan                 | Konstruksi identitas etnik terjadi melalui proses politik yang dikaitkan dengan pembentukan propinsi Sulawesi Barat. | Barat adalah hasil dari merespon makna Mandar yang berusaha menemukan kembali (reinventions) dari elemen-elemen identitas sebagai instrumen pengakuan etnik dan politikPembentukan provinsi Sulawesi juga diupayakan melalui mobilisasi yang dilakukan oleh komunitas etnik Mandar yang selama ini merasa telah diabaikan oleh kekuasaan dominan Bugis serta oleh kekuasaan orde baru yang monolitik. |
| Makna                    | Konstruksi identitas etnik dipahami dua makna, yaitu makna internal dan makna ekternal.                              | -Merespon makna Mandar yang dipahami sebagai etnik minoritas dan marginal akibat diskriminasi struktural yang berkepanjangan dan relasi kekuasaan yang tidak setaraRespon etnik lain yang memahami akan adanya pembagian kekuasaan untuk absolute ethnic power dengan pembentukan provinsi etnik.                                                                                                     |
| Tindakan<br>Interpretasi | Penunjukkan diri<br>(self indication)                                                                                | -Menjadi orang Mandar berarti memiliki kesadaran dan relektif dalam menyatukan objek potensial yang membangun keinginan mereka dalam mengkonstruksi identitasnyaMenjadi orang Mandar berarti mampu menilai dan memberi makna pada tindakannya sebagai wujud atas penunjukkan diri secara etnik dan politik.                                                                                           |



#### BAB VI

# SIMPULAN DAN IMPLIKASI TEORITIK

Bagian ini akan menguraikan dua hal yaitu: simpulan dan implikasi teoritik. Kedua bagian tersebut diuraikan lebih lanjut.

### A. Simpulan

Secara umum, disertasi ini menemukan bahwa formasi identitas Mandar terjadi melalui proses politik yang sangat terkait dengan pembentukan provinsi Sulawesi Barat. Dengan kata lain, formasi identitas Mandar pertama-tama merupakan bentuk mobilisasi politik berbasiskan identitas etnik yang sebelumnya ditekan (*suppressed*) bahkan diabaikan (*neglected*) oleh kelompok dominan etnik Bugis dan sampai batas tertentu oleh kekuasaan Orde Baru yang bersifat monolitik. Walaupun memiliki dua dimensi yang bercampur aduk, adalah sangat jelas bahwa respon terhadap marginalisasi merupakan dasar terpenting dari usaha menemukan kembali (*reinvention*) elemen-elemen pokok yang membentuk identitas Mandar sebagai sebuah konstruksi politik dan sosial.

Usaha untuk menemukan kembali elemen-elemen pokok identitas Mandar di satu pihak dan membangun kesadaran baru akan keabsahan klaim atas "pemisahan teritori" (teritorial seccession) dilakukan melalui dua cara dengan arah yang berbeda secara berhadap-hadapan. Pertama,

melalui apa yang sering disebut dengan "mengunjungi kembali" (revisiting) akar sejarah yang bersifat khusus. Kekhususan sejarah (historical specifity) yang di dalamnya melibatkan klaim atas kemandirian wilayah (teritorial autonomy) dan kesetaraan berbasiskan kedaulatan etnik (equality based on ethnic souvernigty) merupakan dua pilar penting yang dirujuk untuk membangun kesadaran kritis di antara kelompok etnik Mandar dan meletakkan argumentasi penyokong dalam rangka memenangkan perjuangan keluar dalam pembentukan provinsi Sulawesi Barat yang terpisah dari provinsi Sulawesi Selatan. Kenyataan bahwa Mandar merupakan salah satu wilayah afdeling di masa kolonial dan posisi etnik Mandar terhadap relasi kekuasaan di antara kerajaan Gowa, kerajaan Bone, dan kerajaan Luwu pada masa prakolonial adalah dua peristiwa sejarah yang dipakai untuk membangun dua pilar penting itu.

Kedua, dikembangkannya kepercayaan bahwa masa depan Sulawesi Barat yang lebih baik dapat dibangun hanya melalui pemisahan diri dari provinsi Sulawesi Selatan adalah klaim lain yang digunakan untuk memperkuat dukungan pembentukan provinsi baru berdasarkan prinsipprinsip desentralisasi dan otonomi daerah. Sementara cara pertama menekankan kesadaran akan "otentisitas" (authenticity) berbasiskan "warisan sejarah" (legacy of history) yang bersifat eksklusif, cara kedua menekankan akan masa depan bersama (common future) yang bersifat inklusif dan modern.

Dengan demikian, adalah jelas bahwa seluruh proses konstruksi identitas Mandar adalah hasil dialektika di antara penemuan "lama" dan "baru" yang di dalamnya juga menyertakan makna yang dimobilisasi berdasarkan proses negosiasi dan renegosiasi atas pengalaman kolektif dan individual dari dan di antara mereka yang secara langsung maupun tidak terlibat dalam proses itu. Ini berarti bahwa, apa yang dikandung secara aktif maupun pasif dalam identitas Mandar bukanlah proses yang sekali jadi, apalagi final. Dengan mengatakan seperti itu, ini juga berarti bahwa proses formasi identitas Mandar senantiasa melibatkan kompetisi makna di antara yang terucap dan tidak (*stated and unstated*), yang dinyatakan dan tidak (*declared and undeclared*), yang dimasudkan dan yang tidak (*intended and unintended*), dan di atas semua itu di antara yang dipublikasikan dan yang disembunyikan (*go-public and being hidden*).

Selain bahasa, agama, dan tradisi, identitas etnik Mandar sangat terkait dengan kepercayaan pokok akan pentingnya apa yang oleh mereka sendiri disebut dengan "kecintaan terhadap tanah Mandar" (maasayanni lita') dan "kecintaan terhadap orang Mandar" (maasayanni pa'banua). Sentimen yang melibatkan ikatan emosional terhadap tanah (land) dan orang (people) adalah salah satu penanda penting identitas Mandar. Catatan terpenting saya dalam ihwal ini adalah, walaupun kecendrungan untuk menekankan sentimen yang kuat kepada dua hal tersebut merupakan hal yang cukup umum ditemukan dalam berbagai kelompok etnik lainnya, terdapat cukup

bukti untuk menunjukkan bahwa ikatan itu dirajut kembali untuk dan dalam kerangka pembentukan provinsi Sulawesi Barat. Sangat jelas bahwa subjek yang diteliti terlihat sangat menekankan pentingnya ikatan emosional itu dan, lebih penting dari itu, ketika mereka menggunakannnya sebagai instrumen politik untuk mengukuhkan klaim atas pembentukan provinsi Sulawesi Barat.

Selain itu, juga sangat penting untuk dicatat di sini bahwa identitas etnik Mandar yang baru atau yang diperbaharui itu juga melibatkan usaha untuk membangkitkan kembali dan mengintegrasikan sentimen sejarah yang mengaitkan ke-Mandar-an dengan semangat pembebasan (spirit of liberation) dari segala bentuk dominasi dan marginalisasi. Kepahitan akan peristiwa sejarah yang melibatkan konspirasi politik di antara Pemerintah Kolonial dan Keraiaan Bone di masa lalu untuk menaklukan dan menguasai konfederasi empat belas kerajaan yang merupakan gabungan dari "Pitu Ba'bana Binanga dan Pitu Ulunna Salu" dipakai sebagai landasan untuk membangkitkan "semangat pembebasan" dalam pembentukan provinsi Sulawesi Barat. Menjadi orang Mandar dalam konteks saat ini berarti meneguhkan kembali kehendak kolektif untuk membebaskan diri dari dominasi dan marginalisasi yang dilakukan oleh kelompok etnik Bugis. Lebih penting dari itu, menjadi orang Mandar ini berarti juga sebagai pengalaman ketertidasan yang membawa dampak ketertinggalan etnik Mandar dengan etnik lain di Sulawesi Selatan, pada akhirnya konteks ini memperkuat pentingnya identitas secara politik dan sosial bagi komunitas etnik Mandar.

Disertasi ini juga menyimpulkan bahwa, sebagai sebuah konstruksi sosial, identitas etnik Mandar adalah sebuah project identity yang berkedudukan melampaui dan di atas (beyond and above) resistance identity yang dikembangkan dengan orientasinya yang kuat pada usaha untuk membangun kembali martabat sosial (sosial dignity), kehormatan (honour), kemandirian (independence), otonomi (autonomy), kesetaraan (equality), dan kemerdekaan (freedom). Sebagai sebuah project identity, adalah sangat jelas bahwa formasi identitas etnik Mandar adalah sebuah respon politik, sosial, kultural, dan sejarah terhadap realitas etnisitas yang di dalamnya menyertakan juga transformasi atas relasi kekuasaan di antara kelompok etnik dominan Bugis dan kelompok etnik Mandar. Ini berarti bahwa di dalam formasi identitas terkait pula transformasi dan mobilitas sosial yang memcoba membongkar kembali relasi kekuasaan yang tidak setara untuk menghasilkan stratifikasi sosial baru.

Menandai project identity, konstruksi identitas etnik Mandar terbangun sebagai collective action yang mengasumsikan bahwa identitas merupakan kompleksitas dari dimensi individu dan dimensi kolektif. Selain itu, atas revitalisasi identitas yang dirajut dan dikembangkan kembali merupakan definisi dan re-definisi proyek individu dalam berbagai kemungkinan melakukan tindakan kolektif secara terbuka dan tertutup. Atas tindakan konstruksi yang dibangun olek etnik Mandar, maka identitas adalah proyek politik dan pribadi yang melibatkan aktor terlibat untuk berpartisipasi atau

bahkan memobilisasi, sehingga dalam hal ini, identitas tidak hanya berfokus pada kajian psikologis dari proses sosial, tetapi juga dimaknai sebagai *re-invented* hasil dari proses kolektif.

Dengan demikian, sebagai sebuah identitas, Mandar adalah sebuah konstruksi sosial, politik, kultural, sejarah dan etnik sekaligus. Lebih dari itu, disertasi ini juga memperlihatkan bahwa konstruksi identitas etnik Mandar tidak hanya mengedepankan kekhususan (specifity) dan kekhasan (peculiarity) etnisitas yang bersifat partikular (seperti misalnya bahasa, agama, tradisi, dan keterikatan emosional terhadap tanah dan orang Mandar) melainkan juga pada nilai-nilai umum yang bersifat universal (seperti misalnya kemandirian (independence), otonomi (outonomy), kesetaraan (equality), dan kemerdekaan (freedom). Dengan demikian, dalam konteks Mandar, identitas tidak saja berfungsi sebagai penanda, pembeda, dan sebagai institusi sosial yang menciptakan solidaritas dan integrasi sosial si antara anggota kelompok etnik Mandar, namun juga berfungsi secara aktif sebagai "pengada".

Dalam ihwal yang disebut terakhir ini, identitas Mandar menstrukturkan kesadaran dan sentimen sosial baru yang menegaskan keberadaan etnik Mandar dalam relasinya yang lebih membebaskan dengan etnik lainnya, terutama Bugis. Dalam fungsinya sebagai "pengada", identitas etnik Mandar secara aktif menciptakan realitas baru dalam hubungan antar-etnis yang di dalamnya juga mengimplikasikan struktur dan relasi kekuasaan yang baru.

Berbeda dalam fungsinya sebagai penanda, pembeda, pemelihara solidaritas dan integrasi sosial, identitas Mandar dalam fungsinya sebagai pengada melibatkan sebuah proses sosial yang mengubah secara radikal hubungan mayoritas dan minoritas yang sebelum terjadinya pembentukan provinsi Sulawesi Barat menandai hubungan di antara kelompok etnik Bugis dan Makassar. Terbentuknya provinsi Sulawesi Barat secara jelas telah mengubah arah hubungan itu.

Walaupun memiliki dimensi sosial, kultur, sejarah dan etnik, tetapi yang jelas pembentukan provinsi Sulawesi Barat lebih merupakan penguatan dari konstruksi identitas politik yang di dalamnya melibatkan reduksi dan manipulasi yang dimainkan oleh elite, hal ini ditandai dengan kemampuan kelompok etnik Mandar mengakumulasi tekanan-tekanan politik sebagai instrumen transformasi kekuasaan dari kekuasaan politik yang dikendalikan menjadi kekuasaan politik yang absolut dan otonom. Tidak hanya itu, melalui konsensus yang menempatkan Mamuju sebagai ibukota provinsi, dengan tidak secara eklusif mempertahankan nama "Mandar" sebagai nama provinsi tetapi dengan nama provinsi Sulawesi Barat, jelas memperlihatkan kuatnya kompromi politik dari kelompok Mandar untuk secepatnya pisah dari provinsi Sulawesi Selatan.

Provinsi yang penduduknya berjumlah 1.102. 878 jiwa ini memiliki etnik terbesar Mandar (sekitar 50%), Bugis (sekitar 15%), Makassar (sekitar 5%), Jawa (sekitar 10%), lainnya (sekitar 20%). Walaupun jumlah bukanlah

segala-galanya dalam menentukan relasi kekuasaan di antara etnik yang berbeda, adalah jelas bahwa jumlah yang besar dan wilayah yang dapat diklaim sebagai teritori etnik memberikan dasar yang luas dan sering kali kuat tidak hanya bagi terjadinya teritorialisasi identitas, tetapi juga re-teritorialisasi identitas yang di dalamnya melibatkan transformasi mandat dan relasi kekuasaan di antara dua kelompok etnik itu, yakni Mandar dan Bugis di satu pihak dan di antara etnik kelompok etnik lainnya dipihak lain.

Ini berarti bahwa formasi identitas Mandar selanjutnya akan ditentukan oleh bagaimana kelompok ini secara resiprokal memahami etnisitas mereka sendiri dan kelompok etnik lainnya. Dengan menyebut semua itu, disertasi ini menyimpulkan bahwa formasi identitas etnik yang sangat terkait dengan pembentukan provinsi Sulawesi Barat ini adalah sebuah tahap perkembangan awal dari penstrukturan kembali identitas kelompok Mandar dan kelompok etnik lainnya yang selain mengimplikasikan politik perbedaan (politics of difference) juga menegaskan divisi sosial (social division) dan ketidaksetaraan (inequalities) baru dalam konteks praktik sosial yang senantiasa berubah.

### B. Implikasi Teoritik

Disertasi ini memcoba memahami dinamika politik lokal yang terjadi pada salah satu komunitas etnik di Sulawesi. Pada dasarnya, studi ini diarahkan untuk menjelaskan fenomena politik identitas yang terjadi pada masyarakat etnik Mandar. Disertasi ini difokuskan untuk menganalisis teoriteori dan konsep-konsep yang relevan dengan fenomena di lapangan, yaitu suatu kondisi yang menitikberatkan pada pentingnya suatu identitas dikonstruksikan sebagai instrumen 'penanda' pengikat sesama etnik atau sebagai "pembeda" dengan etnik yang lain, sekaligus sebagai 'pengada' suatu kelompok etnik dalam ranah politik.

Penekanan kerangka teori terutama datang dari pemikiran Bradley (1997), Hale (2004), dan Castell (2004) yang menitik beratkan pada kajian identitas etnik. Castell menguraikan bahwa kajian identitas dapat dibidik melalui kacamata resistensi identity dan project identity. Pemikiran resistensi identity memandang bahwa kecendungan identitas dimunculkan dari kelompok minoritas, termarginal, dan didevaluasi oleh kelompok dominan. Sedangkan project identity menitikberatkan pada identitas tandingan yang dibangun (baca: dikonstruksi) dengah antusias oleh kelompok tertentu yang menginginkan otonomi dan lepas dari jeratan masa lampau. Dalam hal ini kedua hal itu terkait dengan transformasi identitas yang dibangun untuk menghasilkan perubahan.

Sementara itu, Hale menawarkan dua pendekatan dalam melihat identitas etnik yaitu primordialisme dan konstruktivis. Dalam hal ini, pendekatan konstruktivis dipakai sebagai pijakan untuk menelusuri fenomena konstruksi identitas etnik di Mandar, karena implikasi pendekatan ini menekankan konstruksi kesadaran kelompok merespon segala tekanan dan perlakuan pilih kasih kelompok dominan untuk membangun kesadaran baru sebagai kelompok yang diperhitungkan. Sedangkan mengkategorikan bahwa etnisitas menjadi salah satu sumber dari kebertahanan suatu identitas, dalam prosesnya yang dicermati adalah kepentingan kelompok untuk menjaga, mengamankan (securitisation) agar identitasnya eksis. Upaya yang dilakukan kelompok tersebut adalah untuk menghindari bahkan untuk menghilangkan ketidaksetaraan, divisi sosial dan perbedaan.

Analisis kualitatif yang digunakan merujuk pada tradisi interaksi simbolik. Suatu tradisi yang digunakan yang bertolak pada tiga premis. Pertama, individu (aktor) merespon situasi simbolik, merespon lingkungan berdasarkan makna sehingga individu sangat menentukan lingkungan mereka sendiri. Kedua, individu (aktor) membayangkan dan merencanakan apa yang akan dilakukan. Individu membayangkan bagaimana orang lain merespon tindakan mereka lakukan. Ketiga, makna dari produk interaksi sosial, dapat berubah lewat interpretasi individu ketika situasi interaksi sosial berubah.

Perspektif konstruktivistis lebih dikedepankan pada disertasi ini, menyebutkan bahwa realitas merupakan konstruksi sosial yang diciptakan oleh individu. Dalam hal ini, individu bukanlah entitas yang ditentukan oleh realitas sosial di luar dirinya, tetapi agen kreatif yang memproduksi sekaligus mereproduksi serta mengkonstruksi dunia sosialnya. Dengan demikian, peran individu sebagai agen konstruksi dapat menjelaskan dinamika politik identitas etnik pada komunitas etnik yang sedang dikaji.

Berdasarkan perspektif yang telah diuraikan, disertasi ini memperlihatkan empat temuan yang membawa implikasi pada teori sosial, antara lain:

Implikasi pertama, masa depan konsep identitas, terutama yang mengkaitkan pada pendekatan etnik akan memiliki kelemahan jika penekanannya lebih pada pemahaman etnik secara primordial. Karena pemahaman seperti ini akan memudahkan terjadinya konflik. (Rothchild, 1981: 2; Triyono, 2003: 27). Kecendrungan konflik biasanya terjadi karena tingginya sentimen etnik, sehingga terkadang kelompok etnik sulit untuk dapat berinteraksi dengan kelompok etnik lain. Selain itu, secara primordial etnik yang terlibat dalam kompetisi politik, ekonomi, sosial dan budaya mendorong penguatan identitas dan emotional appeal kelompok etniknya.

Ikatan primordial terhadap etnik oleh Mckay (1982) dipercaya dapat dihubungkan dengan ikatan mobilisasi. Keduanya secara teoritis sebagai manifestasi dari makna-makna etnisitas. Apa yang disandang oleh primordial

menjadi instrumen bagi aktor dalam mengaktualisasikan simbol etnik melalui mobilisasi demi kepentingan etniknya. Etnisitas dalam hal ini berfungsi sebagai atribut budaya yang membedakan dengan komunitas lain, sehingga menjadi sesuatu yang dicari kembali (*reinvented*) dan ditafsirkan kembali (*reinterpreted*) dari generasi ke generasi. Dengan demikian, etnisitas merupakan proses yang dinamis dan berkembang sepenuhnya melalui perjuangan panjang.

Implikasi kedua, walaupun identitas etnik yang dirajut mengatasnamakan sentimen etnik dan/atau loyalitas etnik, akan tetapi kenyatannya dipahami sebagai kesadaran diri (self consciouneus) etnik selanjutnya sebagai langkah dalam penunjukkan diri (self identifications) identitas etnik. Dalam ihwal tersebut, disertasi ini jelas menemukan, sekurang-kurang tiga kategori fungsi identitas, yaitu sebagai 'penanda', 'pembeda' dan 'pangada' yang di dalamnya memiliki kaitan (lingkage) dengan proses solidaritas dan integrasi sosial.

Implikasi ketiga, konsep identitas tidak dapat dimaknai secara personal dan lokal saja, lebih dari itu, identitas juga bersifat situasional dan global. Dalam situasi tertentu, identitas merupakan refresentatif dari konstruksi sosial, politik, kultur, sejarah dan etnik yang tidak hanya terjadi pada suatu wilayah saja tetapi juga dapat terjadi pada wilayah lain. Kenyataan bahwa pemekaran wilayah menunjukkan realisasi dari bentuk pengakuan identitas etnik (confession ethnic of identity), dan yang lebih penting, sebagai

pengakuan identitas politik (confession politics of identity). Pembentukan provinsi merupakan respon terhadap peluang yang diberikan pemerintah untuk memekarkan wilayah sebagai daerah administratif dan sekaligus memperlihatkan tidak hanya terjadi teritorialisasi identitas, tetapi juga reteritorialisasi identitas.

Implikasi keempat, konstruksi identitas politik etnik terjadi dan bahkan berlangsung dalam proses interaksi antar sesama etnik ataupun antaretnik yang lain. Interaksi yang kontinyu, dalam batas-batas tertentu membawa implikasi dalam pola hubungan penciptaan stereotip, baik stereotip negatif dan positif, dan semakin lama berkembang menjadi bentuk prasangka-prasangka (prejudice) posistif dan negatif pula. Dalam situasi yang demikian, aktor yang terkalahkan dalam politik etnik, biasanya memanfaatkan isue etnisitas guna melancarkan siasat dalam tindakan politiknya. Bentuk tindakan tersebut, dalam konteks identitas dipahami oleh Sparringa (2005) sebagai konstruktivis-interpretivis yang menyatakan bahwa identitas adalah hasil dari sebuah konstruksi politik dan sosial yang dipercaya sebagai sumber dan sekaligus membentuk makna dan pengalaman yang bersifat subjek dan intersubjektif.

Dengan demikian, apa yang telah diuraikan dalam implikasi di atas tersirat adanya pemahaman dan kesadaran bahwa identitas penting untuk diupayakan selain sebagai alat penegasan pembeda dengan etnik lain, juga mengekpresikan diri akan kemampuan etniknya. Penegasan identitas

membuktikan bahwa etnisitas tidak hanya menjadi simbol identitas seseorang -sebagai alat pembeda- tetapi dapat sekaligus sebagai instrumen pengikat solidaritas dari suatu komunitas etnik. Dengan kata lain, etnisitas tidak hanya dikenakan pada ranah individu tetapi juga pada ranah publik. Konstruksi identitas Mandar yang menerjemahkan pemikiran Castell jelas menunjukkan bahwa identitas muncul karena adanya resistensi dari kelompok minoritas dan termarginal atas dominasi yang sangat kuat dari kelompok mayoritas. Dengan kondisi yang demikian, komunitas etnik mudah untuk melakukan project identity dengan mengarahkan pada transformasi dan mobilitas sosial agar relasi kekuasaannya seimbang.

Temuan disertasi ini sangat jelas selain menegaskan *resistance* identity juga project identity yang didukung oleh pandangan konstruktivis etnik, yang menilai bahwa etnik merupakan sumber penting identitas karena posisinya dapat memproduksi kesadaran aktif dari aktor-aktor politik dari kelompok etnik. Kesadaran tersebut tumbuh akibat posisi etnik yang terkadang kurang menguntungkan dan pemanfaatan identitas secara politik biasanya dilakukan untuk memperoleh kepemilikan etnik dan sejarah. Bersamaan dengan hal tersebut, aktor-aktor memiliki kepentingan lain yang mengatasnamakan etnik.

Kenyataannya bahwa melalui pendekatan konstruktivisme ini suatu identitas etnik dikonstruksi dan diciptakan secara aktif dengan tujuan untuk dipelihara, diberi penguatan oleh individu dan kelompok agar memperoleh

akses-akses politik dan sosial. Mereka yang mengkonstruksi biasanya memperkenalkan simbol-simbol etnik sebagai instrumen untuk membentuk dukungan emosional dari segenap pihak. Dukungan yang diperoleh biasanya melontarkan berbagai alasan praktis dan dibaliknya terdapat kepentingan-kepentingan tertentu.

Sementara itu, ditempatkan dalam ranah politik, dalam disertasi ini sangat jelas memperlihatkan implikasi dari kajian politik perbedaan (difference) atau politik identitas. Dalam pandangan Foucault, kajian ini disebut dengan politik wacana (politic of discourse) dan bio-politik. Disebut sebagai politik wacana karena identitas yang dikonstruksi berasal dari komunitas etnik marginal yang menginginkan persamaan. Perbedaan etnik diletakkan dalam konteks siasat menjadikan mereka berada pada posisi berkompetisi, yakni etnik Bugis yang bersaing (baca: sangat dominan) dengan etnik lain, khususnya Mandar. Posisi keduanya menjadikan orang Mandar memahami bahwa dirinya sebagai etnik kelas empat, hal ini menjadi titik awal untuk menolak kondisi tersebut, bahkan dijadikan pijakan memperkuat identitas etnik, memproduksi, dan mereduksi strategi untuk perlawanan (baca: lepas dari etnik dominan). Dengan demikian, posisi tersebut mengintegrasikan etnik sebagai satu komunitas yang utuh.

Disebut sebagai bio-politik, karena fokusnya pada entitas kelompok yang berusaha memperoleh hak-haknya agar dapat dikenal, dan dihargai. Dalam pandangan ini, tindakan yang memanfaatkan etnisitas oleh elite Mandar sebagai bentuk negosiasi untuk mendapatkan hak-hak etnik dan politik. Walaupun telah banyak fenomena yang memisahkan hak-hak tersebut antara etnik dominan dengan Mandar, akan tetapi perseteruan tersebut tidak mengarah pada pembersihan etnik (*genocide*). Hak-hak yang diperjuangan berlindung kepada elemen identitas, suatu makna dan simbol komunitas etnik yang harus dikenal dan dihargai. Dengan demikian, identitas dapat menjadi instrumen pembeda antaretnik satu dengan lain.

Sebagaimana telah dikemukakan di depan, penelitian ini bertujuan untuk memahami dan menganalisis secara mendalam identitas politik etnik Mandar. Analisis yang dilakukan menterjemahkan pemikiran colletive action dari Porta, yang didasarkan pada pengalaman dan tindakan kolektif konstruksi identitas etnik, terutama pada perspektif interaksi simbolik. Disertasi ini menemukan kenyataan bahwa konstruksi yang dilakukan elite sebagai bentuk colletive action tidak hanya melibatkan kepentingan elite saja, tetapi juga membawa nilai-nilai sekaligus common historis yang sengaja dikedepankan. Ketegangan yang berujung pada re-invented identitas diartikan sebagai sebuah proses yang melibatkan aktor (elite) selain mengenal diri mereka sendiri juga bertujuan untuk dapat dikenali olek aktor yang lain sebagai komunitas yang lebih luas. Dalam hal ini identitas yang dikonstruksikan tersebut tidak merupakan obyek otonom tetapi sebuah proses yang panjang.

Dalam hal ilwal yang diuraiakan terakhir, identitas yang dikonstruksi diterjemahkan sebagai kompleksitas dari kepentingan individu dan kolektif, dalam hal ini melibatkan pemeliharaan dan bahkan revitalisasi identitas sekaligus mendefinisikan dan meredefinisikan proyek individu dari berbagai kemungkinan sebagai tindakan kolektif yang terbuka atau tertutup. Dengan demikian, identitas merupakan proyek politik individu dan kolektif yang melibatkan aktor (elite) untuk berpartisipasi lebih banyak, sehingga identitas dimungkinkan sebagai re-invented hasil dari proses kolektif.

Melalui perspektif interaksi simbolik, disertasi ini memperlihatkan adanya negosiasi dan renegosiasi yang dibangun dari individu yang satu dengan individu yang lain bahkan komunitas etnik yang satu dengan lain. Biasanya individu dan kelompok tersebut menempatkan diri pada konsep diri (self) baik sebagai subjek dan objek sekaligus. Dalam kaitannya dengan ihwal ini, subjek mampu mencapai kesadaran diri (self consciousness) dan mengambil sikap yang obyektif untuk dirinya dan kelompoknya, juga untuk situasi dimana dia bertindak

Sementara itu untuk menghubungkan dengan interaksi simbolik, Porta menyebutkan bahwa tindakan kolektif (colletive action) dalam identitas menghadirkan pemaknaan 'we' dan 'other'. We diterjemahkan sebagai penanda "common traits' dan solidaritas spesitif suatu komunitas. Konstruksi yang dihadirkan oleh komunitas Mandar adalah bentukan dari common traits untuk lepas dari propinsi induk, sehingga identitas menjadi alat pengikat

solidaritas bersama. Sedangkan dalam pemaknaan 'other' tindakan kolektif identitas menterjemahkan bagaimana kekuatan strategi yang dilakukan oleh elite dalam membangun wacana marginalisasi dan minoritas pada etnik Mandar. Dalam hal ini, elite memiliki responsibility terhadap wacana yang dikembangkan untuk kemudian melakukan mobilisasi terhadap masyarakat.

Akhirnya melalui tindakan pembentukan provinsi, para elite melakukan sejumlah strategi untuk memenangkan dan menetapkan identitas secara utuh. Hal itu berarti membangun (baca: mengkonstruksi) dan memanfaatkan wacana "marginal etnik" menjadi "loyalitas etnik". Koalisi elite dibentuk atas dasar kepentingan kelompok tertentu. Kemampuan elite mengkonstruksi elemen identitas etnik merupakan re-grouping cultural atas dasar wilayah. Situasi tersebut mempresentasikan wajah teritorialisasi dan re-teritorialisasi identitas. wilayah vaitu pemisahan dengan tujuan pembentukan pemerintahan baru. Hal ini memperlihatkan betapa wajah project identity dan collective action telah membangun kesadaran kelompok dalam menciptakan perubahan pada masyarakatnya sebagai wujud transformasi identitas.

Serangkaian tindakan konstruksi menunjukkan bagaimanapun eliteelite memaknai identitas etnik dalam arena politik lokal baik di Sulawesi Selatan (sebelum dimekarkan) ataupun di Mandar (setelah terbentuk provinsi Sulawesi Barat), pada dasarnya adalah bentuk loyalitas anggota etnik terhadap komunitasnya. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa faktorfaktor etnisitas menjadi pengaruh kesetiaan dan perilaku politik individu ataupun kelompok. Dalam penelitian ini, temuan empiris terhadap segenap upaya elite mengkonstruksi identitas memperlihatkan adanya peneguhan dan penyempurnaan konsep-konsep yang ditawarkan Bradley, Hale, Castell ataupun Porta dengan memakai hubungan interaksi simbolik.

## C. Implikasi Temuan bagi Politik Lokal di Indonesia.

Pemekaran wilayah untuk membentuk suatu kabupaten/provinsi baru merupakan suatu fenomena umum yang bukan saja terjadi di Sulawesi Barat, tetapi juga terjadi di berbagai provinsi atau kabupaten di Indonesia, seperti Bangka Belitung, Banten, dan Gorontalo. Dalam pemekaran wilayah yang selalu dikonstruksi sebagai alasan utama adalah memperbesar issue identitas etnik untuk memperoleh pengukuhan politik baik dari pemerintah pusat maupun dari pemerintah induknya (provinsi/kabupaten kota) yang menjadi induk dari daerah yang dimekakarkan. Tampaknya terjadi reduksi dan manipulasi dari elite-elite yang mengkonstruksikan pembentukan provinsi/kabupaten baru.

Disertasi ini jelas menemukan politik etnik Mandar dalam upaya mengkonstruksi identitasnya melalui proses politik melalui pembentukan provinsi Sulawesi Barat. Implikasi lain dalam disertasi ini adalah saran-saran praktis dan teknis implementatif guna pengurangan diskriminasi struktural (structural discrimination) dan strereotip kultur serta memperkuat pemahaman multikulturalisme. Konstribusi ini ditujukan kepada pemerintah pusat dan

daerah, dan pihak-pihak yang terkait dalam usaha membangun teritorialisasi identitas terutama pembentukan daerah baru. Konstribusi yang dimaksud, ada tiga, yaitu:

Pertama, menciptakan kondisi struktural yang meniamin heterogenitas komunitas, terutama mengurangi bentuk-bentuk rasisme institusional dengan tidak membatasi ruang gerak suatu kelompok etnik tertentu baik dalam aspek sosial, ekonomi, budaya ataupun politik. Konstribusi ini merupakan refleksi dari temuan studi ini, bahwa penyebab mendasar pembentukan provinsi kondisi struktural dalam proses Sulawesi Barat adalah pembangunan dan perubahan dalam power struktur politik pemerintahan tidak adaptif terhadap heterogenitas etnik di Sulawesi Selatan. Oleh karena itu, disarankan untuk mengurangi kondisi seperti itu sepatut dilakukan: (1) menciptakan politics insecurity lebih luas, utamanya bagi semua komunitas etnik dalam suatu wilayah. Misalnya dengan tidak membatasi ruang gerak politik satu etnik, memberikan kesempatan semua komunitas etnik terlibat dalam politik lokal yang sehat, melakukan konsolidasi dan kompromi politik yang menguntungkan semua etnik. (2) membangun kembali pratana sosial dengan tidak menciptakan stratifikasi antaretnik, mengurangi dominasi politik satu etnik, serta menghilangkan hubungan mayoritas dan minoritas. Misalnya melalui upaya peningkatan kapasitas kemampuan dan kekuasaan formal semua komunitas, menfasilitas terbentuknya forum dialog bagi pemimpin tradisi mengsosialosasikan nilai dan yang antaretnik dan tetap

mempersatukan semua komunitas, Misalnya tetap menjalin hubungan harmonis antaretnik seperti kerajaan-kerajaan di Sulawesi Selatan dahulu sebelum kedatangan kolonial Belanda.

Kedua. untuk wilayah dengan heterogenitas etnik, sebaiknya mengurangi bentuk-bentuk strereotip, terutama yang terkait pada sentimen etnik yang berlebihan. Dikembangkan suatu kondisi pencitraan yang baik bagi semua pihak, hal itu dapat dicermati melalui dua cara :(1) tidak menyingkirkan status dan peran sekelompok orang dari hubungan pergaulan serta komunikasi antaretnik. Misalnya, tidak membuat jarak dan memisahkan tempat tinggal mereka. (2) dikembangkan pemeliharaan situasi damai. Situasi yang damai seharusnya tetap dipelihara, karena biasanya, pada batas-batas tertentu kondisi ini menjadi isue penyebab konflik antaretnik. Upaya jangka panjang dengan melakukan pencegahan dini tindakan eskalasi kekerasan etnik secara horinsontal maupun vertikal, lebih penting dari itu, pemberian dalam penggunaan kekuasaan dan hukum informal, yaitu dengan jalan menggunakan sanksi budaya dan tradisi yang dikendalikan oleh pemimpin komunitas masing-masing etnik terhadap anggota etnik yang melakukan tindakan kekerasan etnik baik secara fisik dan non fisik.

Ketiga, perlunya segenap pihak memahami arti multikulturalisme, karena gagasan ini melatarbelakangi "common future dan common culture" Karena konsep ini telah memberi ruang pada daerah yang ingin melakukan pemekaran wilayah untuk mencapai dua kebutuhan sekaligus, yaitu

memeliharanya kemajemukan dan integrasi (integration) di tingkat masyarakat yang heterogen, dan memelihara persatuan (unity) yang berkelanjutkan setelah terbentuknya wilayah baru. Dalam disertasi ini, apa yang disandang oleh multimulturalisme, sangat jelas memperlihatkan kerangka mengunjungi kembali (revisiting) dan menemukan kembali (reinventing) selain gagasan-gagasan nilai dan tradisi budaya yang bersifat partikular, juga nilai-nilai yang bersifat universal. Dengan kata lain, bagamanapun kelompok etnik dan budaya yang berbeda denominasinya disatu pihak dapat memiliki kesanggupan memelihara identitas kelompoknya dan di pihak lain mampu berinteraksi dalam ruang bersama yang ditandai oleh kesediaaan untuk menerima pluralisme dan toleransi (mengakui dan perbedaan). Dengan demikian, pembentukan menghormati administratif seharusnya tidak mengeyampingkan konsep multikulturalisme, dan bahkan mungkin dapat dijadikan sebagai agenda khusus sebelum membentuk daerah otonom.



#### Daftar Pustaka

#### Daftar Buku

- Abidin, Zainal, 1980, Lontara Sebagai Sumber Sejarah terpendam.

  Makassar: LPH Unhas.
- Abdillah, Ubed., 2002, Politik Identitas Etnis, Pergulatan Tanpa Tanda Identitas, Magelang: Indonesiatera
- Agger, B., 2003, *Teori Sosial Kritis, Kritik, Penerapan dan Implikasinya*, Yogyakarta: Kreasi Wacana
- Alcoff, L.M and Mendieta., 2003, *Identities; Race, Class, Gender and Nationality, Blackwell Publishing Ltd.*
- Alfian., 1998, *Pemikiran dan Perubahan Politik Indonesia* Kumpulan Karangan, Jakarta: Gramedia
- Alvesson, M. and Skoldberg, K., 2000, Reflexive Methodology New Vista for Qualitative Research, London: SAGE Publications
- Andrain, Charles., 1992, *Kehidupan Politik Dan Perubahan* Sosial, Yogyakarta: PT. Tiara Wacana.
- ......and Apter, D., 1995, *Political Protest and Social Change Analyzing Politics*, Washington: New York University Press.
- Andaya, 1979, A Village Perception of Arung palakka and The makassar War of 1966-1969 dalam Perception of the Past in Southeast Asia ed, Anthony Reid dan David Marr.Singapore:Heineman Educational Books
- Antoni, Juli (ed)., 2002, Living Together in Plural Societies: Pengalaman Indonesia-Inggris, Yogyakarta: Pustaka Pelajar
- Azevedo, J., 1997, Mapping Reality an Evolutionary Realist Methodologi for the Natural and Social Science, New York: State University Press.
- Bailey, K., 1978, *Method of Social Researc*, New York: The Free Press, hal 31-32.

- Barth, Fredrik., 1988, *Kelompok Etnik dan Batasannya*, Jakarta: Universitas Indonesia Press.
- Barker, C., 2000, Cultural Studies Theory and Practice, London: SAGE Publications.
- Baso, Ahmad, 2002, *Plesetan Lokalitas Politik Pribumi Islam*, Jakarta: Desantara.
- Becker, Howard, 1961, Boy in White: Student Cultural in Medical Scholl. Chicago:University Press
- Bell, Daniel, 1976, Ethnicity and Social, dalam Glazer & Moynihan (ed), Ethnicity, Theory and Experience, Cambridge, Massachusetts and London: Harvard University Press.
- Beilharz, Peter (ed)., 2002, Social Self, Global Culture, Oxford University Press Australia.
- Berger, P. and Luckman., T.,1990, Tafsir Sosial atas Kenyataan Risalah tentang Sosiologi Pengetahuan, Jakarta: LP3ES.
- ...... 1994, Langit Suci Agama Sebagai Realitas Sosial, Jakarta: LP3ES
- Berg, B., 1998, Qualitative Research Methods for the Social Science, Singapore: Allyn and Bacon
- Beyme, Klaus, 1996, Biopolitics, Ideologies and Their Impact on The New Social Movement, Brookfield, USA:Avebury
- Bottomore, 1976, Elite and Society, Penguin Books, New Zeland.
- Bradley, H, 1997, Fractured Identity: Changing Patterns of Inequality, Cambridge: Polity
- Brown, Michael, 1997, Nationalism and Ethnic Conflict, Cambridge, Library of Congress
- Calhoun, C, (ed), 1994, Social Theory and Politic of Identity, Oxford:
  Blackwell

- Castells, M., 2004, The Power Of Identity, USA: Blackwell
- Chilcote, Ronald., 1981, Theories of Comparative Politics, The Search for a Fredom; Westview Press Bolder, Colorado, hal 380.
- Cohen, R. and Kennedy, P., 2000, Global Sociology, New York: Palgrave
- Collin, F., 1997, Social Reality, London and New York: Routledge
- Deutsch, Karl, 1966, Nationalism and Social Communication, An Inquiry into The Foundation of Nationality. Edisi II. Cambridge Mass: MIT Press.
- Dweyer, D, 1963, Rase, Education and Work: The Statistics of Inequality, Avebury, Aldershot.
- Eriksen, Tomas H., 1993, Ethnicity & Nationalism, Anthropological Perspectives, USA Pluto Press
- Erikson, Erik., 1989, *Identitas dan Siklus Hidup Manusia.* Terjemahan Agus Cremers. Jakarta:Gramedia
- Eriyanto, 2002, Analisis Framing, Konstruksi, Ideologi, dan Politik Media, Yogyakarta: LkiS
- Faisal, Sanapiah, 1990, *Penelitian Kualitatif; Dasar-dasar dan Aplikasi*, Malang: Yayasan Asih Asah Asuh
- Fakih, Mansour., 2000, Masyarakat Sipil Untuk Transformasi Sosial, Pergolakan Ideologi LSM Indonesia, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
- Field, Lowell and Higley, John., 1980, *Elitism*, London: Flinders University Press
- Fine, Alan (ed), 1995, A Second Chicago School?: the development of a postwar American, Chicago: University Of Chicago Press.
- Feher, Ferenc, 1996, *Biopolitics on The Ruins of Communism*. Dalam Biopolititc, The Politic of The Body, Race and Nature. Agnes Heller.

- Feagen, Joe & Feagen, C, 1996, Racial and Ethnic, Racial and Ethnic Relations, New Jersey: Prentice Hall.
- Foucault, Michel, 1988, *The Care of The Self, Harmodsworth*. Allend Lane: Penguin Books.
- Fruer, L., 1969, *The Conflict of Generations;* London; Heinemann Freud, Sigmund., 1921, *Sekelumit Sejarah Psikoanalisis*, Terjemahan dan Pengantar K Bartens, Jakarta:Gramedia.
- Giddens, A, 1990, The Consequences of Modernity, Cambridge: Polity Press
- ...... 1991, Modernity and Self-Identity, Cambridge: Polity Press
- Giddens, A., 2003, The Constitution of Society Teori Strukturasi untuk Analisis Sosial, Pasuruan: Pedati.
- Geertz, Clifford, 1967, *The Integrative Revolution*: Primordial Sentiments and Civil Politic New States, dalam Clifford Geertz, Old Societies and New States. New York.
- Gellner, Ernest, 1983, *Thought and Change*. London: Weidenfeld and Nicholson.
- Goffman, Erving, 1986, Stigma, Notes On The Management Of Spoiled Identity, A Touchstone Book. New York.
- Grillo, R., 1998, Pluralism and The Politics of Difference, State, Culture, and Ethnicity in comparative perspective, New York: Clarendon Press. Oxford.
- Hall, S. and du Gay, P (ed), 1996, *Question of Social Identity*, London: Sage Publications.
- Haralambos and Holborn., 2000, Sociology Themes and Perspectives Collins Educations.
- Hammersley, M., 1995, The Politics of Social Research, London: SAGE Publications.
- Ham, Musahadi (ed), 2007, Mediasi dan Resolusi Konflik di Indonesia, Dari Konflik Agama Hingga Mediasi Peradilan, Semarang: Walisongo Mediation Centre

- Huntington, Samuel., 2002, *Political Order in Changing Societies*; Yale Univ. Press.
- ....., 2001, Benturan Antarperadaban Dan Masa Depan Politik Dunia, Penerbit; Qalam.
- Heller, Agnes., 1995, *Biopolitics; The Politics of The Body, Race and Nature*, Brookfield, USA:Avebury.
- Hechter, M, The Political Economy of Ethnicity Change, dalam http://www.eh.net/xiiicongres/cd/paper/27/lordchi201.pdf.
- Horowitz, Donald, 1985. Ethnic Group in Conflict. Los Angeles: University of California Press.
- Jenkins, R, 1996, Social Identity, London:Routledge.
- Kaplan, David., 1997, The Theory of Culture, Princeton University Press, , hal 112.
- Kuper, Adam & Kuper, Jessica, 2000. Ensiklopedia Ilmu-Ilmu Sosial. Jakarta: Gramedia
- Kellas, James, 1998, *The politics of Nationalism and Ethnicity*, London: Macmillan Press
- Keller, Susanne, 1984, Penguasa dan Kelompok Elite: Peranan Elit Penentu dalam Masyarakat Moder, Jakarta Rajawali Pers.
- Kenny, M, 2004, The Politics of Identity, Cambridge: Polity
- Keniston, K., 1965, The Uncommitted: Alienated Youth in American Society New York: Harcourt, Brace and Word.
- Koentjaraningrat, 1984; Kepemimpinan dan Kekuasaan: Tradisional, Masa Kini, Resmi dan Tidak Resmi dalam Miriam Budiarjo (ed), Aneka Pikiran Tentang Kuasa dan Wibawa, Jakarta sinar Harapan
- Koenig, Mathias, 1999, Democratic Governance in Multicultural Societies, Social Conditions for The Implementation of International Human Right through Multicultural Policies. Dalam Management of Social Transformation. Edisi II Februari 1999

- Krupat, Arnold, 1992, Ethnocritisism, Ethnography, History, Literatur. California: University of California Press.
- Kymlicka, W., 2003, Kewargaan Multikultural, Jakarta: LP3ES
- Laswell, Harold D. (1984) dalam Miriam Budiarjo (ed), *Aneka Pemikiran Tentang Kuasa dan Wibawa*, Jakarta Sinar Harapan.
- Lay, Cornelis (ed)., 2001, Nasionalisme Etnisitas, Pertaruhan Sebuah Wacana Kebangsaan, Yogyakarta: Pustaka Pelajar
- Liliweri, 2005, Prasangka dan Konflik, Yagyakarta: Lkis
- Lipset (ed)., 1967, Student Politics, New York: Basic Book
- Litlejhon, Stephen., 1978, *Theories of Human Communication*Belmount:Wardswarth
- Lee, R., 1993, *Doing Research on Sensitive Topics,* London: SAGE Publications
- Leysds, 1940, Memorie van Overgaven. Majene.
- Loomba, A., 2003, *Kolonialime/Pascakolonialisme*, Jogjakarta:Benteng Budaya
- Maslow, A., 1962, Toward a Psychology of Being; New York: Van Nostrand
- Mahardika, Timur., 2000, Gerakan Massa: Mengupayakan Demokrasi dan Keadilan Secara Damai, Jakarta Lapera: Pustaka Utama.
- Mattulada, 1985, Latoa, Gajahmada University Press.
- Manger, Martin, 1994, *Elite and Masses*. California: Wadsworth Publishing Company Belmont.
- Miles, M and Huberman, M, 1992, Analisis Data Kualitatif, Buku sumber tentang metode-metode baru, Jakarta UI Press
- Mulyana, Deddy., 2003, *Metodologi Penelitian Kualitatif Paradigma baru Ilmu Komunikasi Dan Ilmu Sosial Lainnya*, Bandung: PT Rosdakarya

- ......, 2003, Komunikasi Antar Budaya, Panduan Berkomunikasi dengan orang-orang Berbeda Budaya, Bandung: PT Rosdakarya
- Mulyadi, 2001, *Gerakan Pembentukan Propinsi Sulawesi Barat,* Tesis, Pascasarjana Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial, UNM.
- Mulgan, Geoff, 1995, Politik dalam Sebuah Era Anti Politik. Jakarta: YOI
- Moleong, J.Lexy., 2000, *Metodologi Penelitian Kualitatif*, Bandung: PT Remaja Rosdakarya.
- Mosca, Gaetano, 1976, dalam Robert D. Putnam, *The Comparative Studi of Political Elites*, New Jersey: Prentice Hall
- Mckay, James, 1982, Primordial and Mobilisations approaches to ethnic phenomena, Ethnic and Rase Studies.
- Nasikun, 2003, Reformasi dan Dilema Transisi Demokratik dalam masyarakat Majemuk. Makalah yang disampaikan pada seminar nasional "Meluruskan Jalan Reformasi", Yogjakarta, 25-27 Sept 2003.
- Nash, Kate (ed), 2000, Reading in Contemporary Political Sociology, Oxford: Blackwell Publishers.
- Neuman, L., 1991, Social Research Methods Qualitative and Quantitative Approaches, Boston: Allyn and Bacon.
- Oetomo, Dede., 1995, Penelitian Kualitatif, dalam Bagong (ed): Metode Penelitian Sosial Surabaya:Airlangga Press
- Parson., 1957, The Distributions of Power in American Society, World Politics, hal 140.
- Parry, Geraint., 1969, Political Elite, London: George Allen and Unwin
- Porta, and Diani, 2004, Social Movements An Introduction, Australia: Blackwell Publishing
- Rahman, A Sukirman., 1984, *Sejarah Daerah Mandar* , Makassar: Balai Kajian Sejarah Dan Nilai Tradisional Makassar.
- Rahman, Darmawan, 1988, Puang dan Daeng, Kajian Sistem Nilai Budaya Orang Balanipa Mandar, Disertasi. Pada Fak. Pascasarjana Unhas.

Ritzer, G., 2000, Sociological Theory, Singapore: McGraw-Hill Higler Education ............ and Smart, B., 2001, Hand Book Of Social Theory, London: SAGE Publications Ltd. ......, and Goodman, D., 2004, Teori Sosial Modern, Jakarta: Predana Media. Reminick, Ronal., 1983, Theory Of Ethnicity, An Anthropologist's Perspective, London University Press Of America Rock, Paul., 1979, The Making Of Simbolic Interactionism London: Macmillan Press Rose, Richard., 1971, Governing Withhout Consensus: An Irish Perpectiv, Boston: Beacon Press, hal 485. Ryaas, Rasyid, 1997, Kajian Awal Birokrasi Pemerintahan Politik Orde Baru, Jakarta Yarsif Watampone ...... 2000, Otonomi Daerah Dan Kewenangannya, Widyapraja edisi XXV, Jakarta Media Informasi Masalah Pemerintahan Saharuddin, 1985, Mengenal: Pitu Ba'bana Binanga (Mandar) dalam Lintasan Seiarah daerah di Sulawesi Selatan, CV Mallomo Karya: Makassar Salim, Agus, 2006, Teori dan Paradigma, Penelitian Sosial, Yogyakarta: Penerbit Tiara Wacana Suparlan, Parsudi, 2004, Hubungan Antar-Sukubangsa, Jakarta: Yayasanm Pengembangan Ilmu Kepolisian Surbakti, Ramlan 1992, Memahami Ilmu Politik, Jakarta PT. Gramedia Widiasarana ...... , 1984, Perbandingan Sistem Politik, Surabaya Mecphiso ...... 1999, Implikasi Undang-undang Politik Terhadap Politik Lokal, dalam Widyapraja edisi XXII, Jakarta Media Informasi Masalah Pemerintahan

- ......,1993, Perspektif Kelembagaan Baru Mengenai hubungan Negara dan Masyarakat, dalam Jurnal Imu politik No 14
- Susanto, Budi (ed)., 2003, *Identitas dan Postkolonialitas di Indonesia*, Yogyakarta: Kanisius.
- Soeprapto, Riyadi., 2002 Interaksionisme Simbolik, Malang: Averroes Press
- Schoolr, J.W., 1986, *Modernisasi : Pengantar Sosiologi Pembangunan Negara-negara Sedang Berkembang*, Jakarta Gramedia
- Smith, Anthony., 2002, *Nasionalisme, Teori Ideologi Sejarah*, Jakarta : Penerbit Erlangga
- Smith, Teodore M 1984, dalam Mirriam Budiarjo (ed), Aneka Pemikiran Tentang Kuasa dan Wibawa, Jakarta Sinar Harapan
- Spradley, James P., 1997, Metode Etnografi, Yogyakarta: PT Tiara Wacana
- Storry, M and Childs, (ed), 1997, British Cultural Identities, London: Routledge
- Strauss & Corbin., 1990, Basics of Qualitative Research: Graouded Theory Procedures and Techniques, Newbury Park: Sage publication
- Sparringa, Daniel T, 1997, *Discourse, Democracy and Intellectuals in New Order Indonesia* (Flinders University Australia: Phd Tesis)
- ......, 2003. Analisis Wacana: Sebuah Pendekatan untuk Kajian Sosial Budaya, Prasasti No. 45/tahun XII/ Mei 2002
- terhadap Politik Identitas dan Resolusi Konflik yang Bersifat Transformatif: Sebuah Perspektif Sosiologi Politik. Makalah yang disampaikan pada kursus dan pelatihan singkat tentang HAM dan demokrasi, oleh CESASS-UGM dengan NCHR\_Oslo University, Norgwegia, Jogyakarta, 28 Nov-2 Des 2005.
- Steier, F (ed)., 1991, Research and Reflexivity, London: SAGE Publications
- Tagg, J., 1991, Globalization, totalization and the discursive field, in A. King (ed), Culture, Globalization and the Word-System, London: Macmilan

- Tilly, C., 1978, "From Mobilization to Revolutions" Chicago: Addison-Wesley.
- Turner, Bryan (ed)., 1998, Social Theory, USA: Blackwell Publishers Ltd.
- Turner, Jonathan., 1978, *The Structure of Sociological Theory* Revited Edition The Dorsey Press
- Toland, Judith D. Ed, 1993, Ethnicity And The State. New Jersey: Transaction.
- Usman, Sunyoto, 1990, Elite dalam Perspektif Sosiologi, Yogyakarta:UGM
- Varma, S.P,1985, Teori Politik Modern, Jakarta Rajawali Pers
- Varshney, A., 2002, Ethnic Conflict and Civic Life Hindus and Muslims in India, USA: Yale University.
- Yinger, 1981, Towards a theory f assimilation and dissimilation, Ethnic and Social Studies.
- Agenda kerja Komite Aksi Pembentukan Propinsi Sulawesi Barat dalam Laporannya "Propinsi Sulawasi Barat Dan Keniscayaan Sejarah (studi kelayakan), 2000.

#### Daftar Jurnal

- Bahar, Safruddin, 1995, *Elite dan Etnik Serta Negara Indonesia*, Prisma No.4, April-Mei, Jakarta: LP3ES.
- Bainus, Arry., 2001, Ancaman Disintegrasi Bangsa dan Pelaksanaan Otonomi Daerah di Indonesia, dalam jurnal Centre for Strategic And Internasional Studies, No. 3 Tahun XXX/2001, hal 317-325.
- Beissinger, Mark., 2003, Nationalist Mobilization and the Collapse of the Soviet State, Central Eurasian Studies Review, V. 2, No 1, hal 15
- Bakker, Freek., 1997, Balinese Hinduism and the Indonesian State: Recent Developments, dalam Journal of the Royal Institue, No. 153, hal 15-41.
- Benhabib, Seyla., 2001, Political Theory and Political Membership in a Changing Word, dalam American Political Science Association, hal 3.
- Coolins, Alan., 1998, *The Ethnic Security Dilemma*: Evidence from Malaysia, dalam Contemporary Southeast Asia, Vol 20, No 3, hal 261.
- Connor, Walker, 1995, Ethnonationalism: The Quest of for Understanding, Princenton University Press.
- David, T., 2002, Social Networks, Identification and Participation in an Environmental Movement; Low-medium Cost Activism within the British Columbia Wildemess Preservation Movement; The Canadian Review of Sociology and Antropology V 39 no 4, hal 413-452
- Dudoignon, S. and Hisao, Komatsu (eds)., 2003, Islam in Politics in Russia and Central Asia (Early Eighteenth to Late Twentieth Centuries), Central Eurasian Studies Review, V.2, No.1, hal 13
- Dhillon, Rupinder., 2001, Nation Building and State Formations in Multi-Ethnic Societies: Focus South Asia, dalam Biis Journal, V 22. No.2, hal 209-244
- Eulau, Hilnz., 1993, Technology and the Politics of Civility, The Journal of Politics 35, hal 368, dan Jessop R.D, 1971; Civility and Tradisionalism in English Political Culture, British Journal of Political Science, 1 hal 5-9.

- Fitzgerald, Kattheleen., 2002, Radical social movement organizations; a theoretical model, dalam The sociological Quarterly, Vol 41 No 4 hal 573-592.
- George, Boyne., 1984, Output disaggregation and quest for the impact of local politics, Political Studies V 32, hal 451-458.
- Guanglei, Zhu., 1998, Ten Trends of the differentiation of the social stratum in china at the turning point of the century, dalam Nankai Academic Journal, V.1, hal 31.
- Hale, Henry, 2004; Explaining Ethnicity, dalam Comparative Political Studies. Vol 37 No 4 May 2004.
- Hoshour, Cathy A., 1997, Resttlement and the Politicization of Ethnicity in Indonesia, dalam Journal of the Royal Institute, No 153, hal 557-576.
- Ira Silver., 1998, Buying an activist identity: reproducing class through social movement philanthropy, Sociological Perspectives V 41 no 2, hal 303-321.
- Igram, Helen., 1993, Social Construction of Target Populations Implications for Politics and Policy, American Politic Science Review 07.
- Kathleen., 2002, Radical Social Movemen dalam The Sociological Quarterly V 41 no 4, hal 573
- Kasper, A.S., 1994, A Feminist, Qualitatif Methodology: A Study of Women with Breast Cancer, Qualitatif Sociology, 17:263-281
- Kebede and Shriver., 2000, Social movement endurance: Colective identity and Rastafari, Sociological-Inquiry V70 no3,hal313-337.
- Link, M., 1996, Social Constuction and White Attitudes toward Equal Opportunity and Multiculturalism, The Journal of politics, vol. 58, No. 1, hal 149-168.
- Lyons, Barry., 2001, Religion, authority and Identity; intergenerational politics, etnic resurgence, and respect in Chimborazo, Ecuador, dalam Latin American Review, Vol 36 No 1 hal 7-48.
- Martin, Virginia, 2003., Law and Custom in the Steppe: The Kazakhs of the Middle Horde and Russian Colonialism in the Ninetennth Century, Central Eurasian Studies Review, V.2, No.1 hal 24

- Marquez, Benjamin., 2001, Choosing sides; constructing identities in Mexican-American social movement organizations, dalam Ethnic and Racial Studies, Vol 24 No 2 hal 218-235
- Mashad, Dhurorudin., 2001, Pemisahan Diri Vs Otonomi: Mencari Akar Kemelut Irian Jaya, dalam Jurnal Centre For Strategic And Internasional Studies, No. 3 Tahun XXX/2001, hal 326-341.
- Maw, Mathias., 2001, *Politik Etnis Dan Kudeta Di Fiji*, dalam Jurnal Centre For Strategic And Internasional Studies, No. 3 Tahun XXX/2001, hal. 350-362.
- Merret, C., 2001, Understanding Local Responses to Globalisation: The Production of Geographical Scale and Political Identity, USA: National Identities, V 3, no 1.
- Morrel, Elizabeth., 2000, Etnicity, Art, and Politics: Away from the Indonesian Centre, Sojourn, Journal of Social Issue in Southeast Asia, Vol. 15 no 2, hal 255
- ......, 2002, Desentralisasi atau Separatisme? Suatu Tinjauan dari Sulawesi Selatan, Indonesian Journal of Social and Cultural Anthropology, Th.XXVI, No. 68 Mei-Agustus 2002
- McCarthy, J.D., 1997, "Resource Mobilization and Social Movement: A Partial Theory. "American Journal of Sociology 82: 121-124.
- Neil, Wieloch., 2002, Collective Mobilizations and Identity from the Underground; The Deployment of "Oppositional Capital" in the Harm Reduction Movement, dalam The Sociological Quarterly, Vol 43 No 1 hal 45-72.
- Oka, Natsuko, Chebotarev, Anrei and Masanov, N., 2003, *The Nationalities Question in Post-Soviet Kazakhstan,* Central Eurasian Studies Review, V.2, No.1, hal 2
- Owen, John., 1972, *The Emergence of Bangladesh,* Current History Journal, hal 206, dan Cynthia E, 1973; *Ethnic Conflict and Political Development*, Boston: Little, Brown, hal 109.
- Pulleyblank, Edwin., 2003, Central Asia and Non-Chinese People of Ancient China, Central Eurasian Studies Review, V 2, No.1, hal 18

- Ramses, A.M., 2000, Format Baru Pemerintahan Daerah (Menurut Undangundang Nomor 22 Tahun 2000) Pemikiran Awal Perlunya Revisi, dalam Jurnal Ilmu Pemerintahan ed. 12
- Rudolf, 1986, Jihad: The Rise of Militant Islam in Central Asia, Central Eurasian Studies Review, V 2, No.1, hal 19
- Rex, Jhon, The Place og Languange in the Theory of Ethnicity and Nationalism and Migration, dalam http;www.Sollors al Theories of Etnicity.html.
- Rotthchild, Donald, 1981, Etnicity and Conflict Resolution, World Politics, No. 2, Maret.
- Suddury, Julia., 2001, (Re) constructing multiracial blackness: women's activism, difference and collective identity in Britain, Ethnic and Racial Studies V 24 no, hal 29-49
- Suny, Ronald. And Martin., Terry (eds), 2003, A Sate of Nations: Empire and Nation-Making in Age of Lenin and Stalin, Central Eurasian Studies Review, V. 2 No 1, hal 16
- Schwedler., 2002, *The Social Movement Society*, dalam The American Political Science Review V 96 no 2, hal 446
- Shils, Edward., 1957, Primordial, Personal, Sacred, and Civil Ties, The British Journal of Sociology, 8, hal 130.
- Tirtosudarmo, Riwanto., 2002. Migrasi dan Konflik Etnis: Belajar dari Konflik di Kalimantan Barat dan Kalimantan Tengah, dalam Jurnal Centre For Strategic And Internasional Studies, No. 3 Tahun XXX/2002, hal 340-351.
- Tsuyoshi, Kato., 1997, The Localization of kuantan in Indonesia: From Minangkabau Frontier to a Riau Administrative Distriet, dalam jurnal of the Royal Institute, No 153, hal 728-763.
- Vincenzo., 2002, "Attac" : A Global Social Movement ? dalam Social Justice V 29 no 1-2, hal 48.
- Wade, Peter., 2002, Music and the Formation of Black Identity in Colombia, dalam NACLA Report on the Americas, Vol 3 No 6 hal 21-7.

- Weiss, Meredith., 1999, What will become of Reformasi? Ethnicity and Changing Political Norms in Malaysia, dalam Contemporary Southeast Asia, Vo.21, No.3, hal 424-449
- Wriggins, Hovey., 2003, Xuanzang: A Buddhist Pilgrim on the Silk Road, Central Eurasian Studies Review, V.2, No.1, hal 21
- Yalcin, Resul, 2003., The Rebirth of Uzbekistan: Politics, Economy and Society in the Post-Soviet Era, Central Eurasian Studies Review, V.2, No.1, hal 24
- Zhenglai, Deng. and Yuejin., 1992, Constructing Civil Society in China, dalam Chinese Social Science Journal, Nov.
- Nyoman, I Gusti., Identitas Kultural dan Identitas Politik Nasional, dalam www.geocities.com/apii-berlin/utama.
- Meyer, Thomas., Politik Identitas Tantangan Terhadap Fundamentalis Modern, dalam www.fes.or.id/art.002.pol.
- File://C:\ My Music\My Documents\Framing Marginality.htm, "2 Marginal Positions: Constructing Cultural Differences on Various 'Post'



## Lampiran-lampiran

## Gubernur yang Pernah Menjabat di Sulawesi dan Sulawesi Selatan

| Nama Provinsi | Nama Gubernur           | Etnik Asal                     | Asal                         |
|---------------|-------------------------|--------------------------------|------------------------------|
| 1. Sulawesi   | Ratulangi               | Manado                         | Partai Kedaulatan<br>Rakyat  |
| 2. Sulawesi   | Sudiro                  | Jawa                           | Partai Nasional<br>Indonesia |
| 3. Sulawesi   | Lanto Dg<br>Pasewang    | Makassar/Jeneponto             | Partai Kedaulatan<br>Rakyat  |
| 4. Sul-Sel-ra | A.Pangeran<br>Pettarani | Bugis/Makassar                 | -                            |
| 5. Sul-Sel-ra | A. Rifai                | Bugis/Mandar                   | Militer                      |
| 6. Sul-Sel    | Ahmad Lamo              | Bugis/Enrekang<br>(Duri)       | Militer                      |
|               |                         | ()                             | Militer                      |
| 7. Sul-Sel    | A.Oddang                | Bugis/Makassar<br>(Gowa/Barru) | Akademisi                    |
| 8. Sul-Sel    | Amiruddin               | Bugis/Wajo                     | Militer                      |
| 9. Sul-Sel    | Zainal B. Palaguna      | Bugis/Soppeng                  | Militer                      |
| 10. Sul-sel   | Amin Syam               | Bugis/Bone                     |                              |
|               |                         |                                |                              |

Sumber: diramu dari hasil wawancara dengan informan

Nama Pejabat Teras Propinsi Sulawesi Selatan Periode Tahun 1997

| Jabatan                      | Asal Etnik                                                                                                                                                        |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Gubernur Kep. Daerah         | Bugis                                                                                                                                                             |
| Panglima Kodam VII Wirabuana | -                                                                                                                                                                 |
| Panglima Kodam Op.AU II      | -                                                                                                                                                                 |
| Kep.Kepolisian Daerah VII    | Bugis                                                                                                                                                             |
| Dan Laktamal IV              | -                                                                                                                                                                 |
| Kep. Kejaksaan Tinggi        | -                                                                                                                                                                 |
| Ketua Pengadilan Tinggi      | -                                                                                                                                                                 |
| Ketua DPRD                   | Makassar                                                                                                                                                          |
|                              | Gubernur Kep. Daerah Panglima Kodam VII Wirabuana Panglima Kodam Op.AU II Kep.Kepolisian Daerah VII Dan Laktamal IV Kep. Kejaksaan Tinggi Ketua Pengadilan Tinggi |

Sumber: Buku Kerja Pemerintah Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 1997

## Nama Pejabat Pada Sekretariat Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 1997

| Nama Pejabat                    | Jabatan                      | Asal Etnik |
|---------------------------------|------------------------------|------------|
| H.Z.B. Palaguna                 | Gubernur Kep. Daerah         | Bugis      |
| H.Darmadi C.H.                  | Wkl. Gub. Bid ekon/pol       | Jawa       |
| Drs. Masnawi.AS                 | Wkl. Gub. Bid sos/adm        | Bugis      |
| Drs. Hakamuddin Jamil           | Sek. Wilayah daerah          | Makassar   |
| Drs. Moh. Alwy Rum              | Asisten Ketataprajaan        | Bugis      |
| Drs. Darwis Wahab               | Asisten Adm Pembangunan      | Makassar   |
| Drs. H. A.Pamadengrukka         | Asisten Kesejahteraan Sosial | Bugis      |
| Drs. Abbas Sabbi, S.H           | Asisten Administrasi         | Bugis      |
| H.A.S. Surya Ulang, S.H         | Kep. Biro Tata Pemb. Umum    | Bugis      |
| H.S. Parawansa, S.H.            | Kep. Biro Pemerintahan Desa  | Makassar   |
| A.Syahrir, S.H                  | Kep. Biro Hukum              | Bugis      |
| Drs. H. Abd. Azis Mattola, M,SC | Kep. Biro Perekonomian       | Bugis      |
| Drs. Husni Husain, A.E          | Kep. Biro Bina Penyusunan    | Bugis      |
|                                 | Program                      | Bugis      |
| Drs. H.A.Djamaluddin,S          | Kep. Biro Sosial             | Bugis      |
| Drs. Padjung Akil               | Kep. Biro Bina Ling. Hidup   | Bugis      |
| Drs.H. Mappigau Samma           | Kep. Biro Kepegawaian        | Bugis      |
| A. Yaksan Hamzah, SE.MS         | Kep. Biro Keuangan           | Bugis      |
| Drs. H. Mustaja Rauf            | Kep. Biro Organisasi         | Bugis      |
| Drs. H. Hasan Sulur             | Kep. Biro Perlengkapan       | Mandar     |
| Drs. H.A. Arifuddin Saransi     | Kep. Biro Hub. Masyarakat    | Bugis      |
| Drs. Muh. Arsyad Kale           | Kep. Biro Umum               | Bugis      |
|                                 |                              |            |

Sumber: Buku Kerja Pemerintah Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 1997

# Nama-nama Anggota DPRD Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 1997

|                                                | Jabatan     | Asal Etnik     |
|------------------------------------------------|-------------|----------------|
| Nama                                           | Ketua       | Makassar       |
| H. Alim Bachrie                                | Wakil Ketua | Jawa           |
| Suwahyo                                        | Wakil Ketua | Bugis          |
| dr.H.Nurdin A. Mappewali                       | Anggota     | Bugis/Makassar |
| Drs. H. Tadjuddin Ibrahim                      | -           | Bugis          |
| H. Muh. Adnan Tiro                             | _           | Makassar       |
| Sahabuddin Gading                              | _           | Bugis          |
| Drs. H.A. Bakri Tandamarang                    | _           | Bugis          |
| H.Hasan Sammana                                | _           | Bugis          |
| Drs. H. Eddy Baramuly                          | _           | Bugis          |
| Drs. H.A. Syafiuddin Makka                     |             | Toraja         |
| Pdt. A.J. Anggui MT                            | _           | Bugis          |
| Andi Altin Noor                                | _           | Bugis/Makassar |
| Drs. H. Abdul Karim                            |             | Bugis          |
| M. Saleh Nurdin Agung                          |             | Makassar       |
| Drs. H. Ibnu Munzir BW                         | -           | Bugis          |
| Dra. H.A. Niniek Lantara.MS.                   | -           | -              |
| Ir. H. Susilo Tamzil Harahap                   | _           | _              |
| Dra H. Syuhada Husein                          |             | Makassar       |
| Ny Nurhavati Yasin Limpo                       | <u>-</u>    | Bugis          |
| Dra. Nv. H.A. Nurtiah Panawan                  | -           | - Dug.         |
| Ir Chairul Tally Rahim                         | -           | Bugis          |
| Drs. H. Andi Bintang Makkulau                  | _           | Bugis          |
| Drs. H. Ambas Syam, MS                         | -           | Toraja         |
| Alkianus Jacobs                                | -           | Toruju         |
| Dra. Ny. Maemunah Dawy Dalle                   | -           |                |
| Ny. H. Adee Netty J. Mokalu                    | -           | Bugis          |
| Dra. Ny. H.A. Tja M. Said                      | -           | Bugis          |
| Dra. Ny. Djamaluddin M                         | -           | Makassar       |
| H.A. Kadir Dalle                               | -           | Makassar       |
| H. Ibrahim Tulle                               | -           | Bugis          |
| Ny. Anneke Syam Lili                           | -           | Mandar         |
| Husni Jamaluddin                               | -           | Manda          |
| Drs. H. Muchtar Husein                         | -           | -              |
| A. Maksum Dai                                  | -           |                |
|                                                | -           | Bugis          |
| Pangerang Rahim dr. A. Hermien M. Mattalata    | -           | Bugis          |
|                                                | -           | Bugis          |
| Andi Hasit                                     | -           | Bali           |
| I. Putu Sedana<br>Kol. H.M. Djafar Gujawar, BA |             |                |

### IR PERPUSTAKAAN UNIVERSITAS AIRLANGGA

| Kallo Bandosa         | - | Toraja |
|-----------------------|---|--------|
| Raden Mulyono         | - | Jawa   |
| I Nyoman Suartha      | - | Bali   |
| Syamsul Bahri Effendi | - | Bugis  |
| Achmad Saransi        |   | -      |
| Drs. Sumadi           |   | Bugis  |
|                       |   |        |
|                       |   |        |

Sumber: Buku Kerja Pemerintah Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 1997

Nama Pejabat Teras Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 2004

| Nama                              | Jabatan                        | Asal Etnik     |
|-----------------------------------|--------------------------------|----------------|
| H.M. Amin Syam                    | Gubernur Sulawesi Selatan      | Bugis/Makassar |
| H. Syahrul Yasin Limpo, S.H. M.Si | Wakil. Gubernur Sul-Sel        | Makassar       |
| May. Jend. Suprato                | Panglima Kodam VII Wrb         | Jawa           |
| Marsma TNI Teddy Sumarno          | Pangkoopsau II                 | Jawa           |
| Irjen.Pol.Drs. Yusuf Manggabarani | Kapolda XIV Sul-Sel            | Bugis/Mandar   |
| Brigjen TNI Herman Rastaman       | Komandan Lantamal              | -              |
| Marsma TNI Pandji Utama, S.IP     | Pangkosek Hanudnas             | Jawa           |
| Prasetyo, SH                      | Kep. Kejaksaan Tinggi          | Jawa           |
| Kardjan, SH                       | Ketua Pangadilan Tinggi        | -              |
| I Ketut Suradnya, SH. MH          | Ketua Pengadilan Tinggi<br>TUN | Bali           |

Sumber: Buku Kerja Pemerintah Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 2004

Disertasi

Politik Identitas: Studi ...

Gustiana A Kambo

## Nama Pejabat Pada Sekretariat Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 2004

| Nama                          | Jabatan                                              | Asal Etnik     |
|-------------------------------|------------------------------------------------------|----------------|
| Drs.H.A.Tjoneng Mallombasang  | Sekretaris Daerah                                    | Makassar       |
| Drs. Syahrul Saharudin. MS    | Asisten Ketataprajaan                                | Bugis          |
| Drs. H.M. Farid Suaib, MS     | Asisten Ekon, Pemb dan Keu                           | Bugis          |
| H. Basrah Hafid, SH, MM       | Asisten Adminitrasi                                  | Bugis          |
| Ir. Masykur Sulthan, MS       | Kep. Biro Otonomi                                    | Bugis          |
| Drs. Jufri Rahman, MSi        | Kep. Biro Dekonsentrasi                              | Bugis          |
| Hj. Rosda Masrich, SH,MSi     | Kep. Biro Hkm dan Organisasi                         | Bugis          |
| Drs. H.Muh. Alwi Akil         | Kep. Biro Perekon dan Pemb                           | Makassar       |
| Drs. H .M. Yushar Huduri, MSi | Kep. Biro Keuangan                                   | Bugis          |
| Dra. Hj. Husnah Latief, MSi   | Kep. Biro Kesejahteraan,agama pemberdayaan perempuan | Bugis          |
| Drs. H.M. Amri Sanusi, M.Si   | Kep. Biro Perlengkapan                               | Bugis/Makaasar |
| Drs. Hasyim Soedikio          | Kep. Biro Humas dan Protokol                         | -              |
| Drs. Andi Soetomo             | Kep. Biro Umum                                       | Bugis          |

Sumber: Buku Kerja Pemerintah Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 2004

## Nama-nama Anggota DPRD Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 2004

| Nama                           | Jabatan                        | Asal Etnik     |
|--------------------------------|--------------------------------|----------------|
| H. Eddy Baramuli, SE           | Ketua DPRD                     | Bugis          |
| Ir. H. Agus Nu'mang, MS        | Wkl ketua Fraksi Partai Golkar | Bugis          |
| H. Andi Potji                  | Wkl ketua Fraksi Partai PDIP   | Bugis          |
| H. Muh. Adnan Tiro             | Wkl Ketua Fraksi PPP           | Bugis          |
| Andi Altin Noor                | Anggota                        | Bugis          |
| H.M. Ramli Rewa                | -                              | Makassar       |
| Drs. H.A. Syafiuddin Makka     | -                              | Bugis          |
| Marwan Yahya                   | _                              | Bugis/Makassar |
| Ir. H. Susilo Tamsil Harahap   | -                              | -              |
| Drs. H.A. Kadir Halid          | _                              | Bugis          |
| Yunus Lamba                    | -                              | -              |
| Drs. H.A.Burhanuddin           | -                              | Bugis          |
| Ir. H. Ilham Arief Sirajuddin  | _                              | Makassar       |
| Drs. H. Andi Marzuki W         | _                              | Bugis          |
| H. Pangerang Rahim             | <b> </b> -                     | Bugis          |
| Drs. Lakama Wiyaka, M.Si       | _                              | Bugis          |
| H.M. Ruslan, MA                | _                              | -              |
| H. Abdul Wahab Solong          | -                              | -              |
| H. Nurdin Mangkana, SH         |                                | -              |
| Drs. Hasanuddin Arsyad B       | -                              | Bugis          |
| Dra. Hj. A. Tia Tjambolong, Ms | -                              | Bugis          |
| Dr. K.H. Mochtar Husein        | _                              | Bugis          |
| Ir. Andi Ibrahim Masdar        | -                              | Mandar         |
| Drs. H.Muhammad Hadjar         | -                              | -              |
| Drs. Hamzah Hapati Hasan       |                                | Mandar         |
| Ir. H. Abd. Madjid Tahir       | -                              | Bugis          |
| H. Sadly Mansyur, SE           | -                              | Bugis          |
| Drs. H. Ambas Syam, MS         | -                              | Bugis          |
| Drs. M. Aris Pangerang, MH.    | -                              | Bugis/Makassar |
| Ir. H. Sukman Baharuddin, MS   | -                              | Makassar       |
| Ir. H. Chairil Tallu rahim     | -                              | Bugis/Toraja   |
| Drs. H. A. Arifuddin S         | -                              | Bugis          |
| H.A. Bahrunizai, SH            | -                              | Bugis          |
| Drs. H. Dachlan M. MS          | -                              | Bugis          |
| H. Ajeip Padindang             | -                              | Bugis          |
| H. Abdul rahman                | -                              | Bugis/makassar |
| Abbas Ninring, SH              | -                              | Makassar       |
| H. Abd. Rahim Patta, BA        | -                              | Makassar       |

| Ir. M. Arfandy Idris          | -        | Makassar       |
|-------------------------------|----------|----------------|
| Hoist Bachtiar                | _        | Makassar       |
| Drs. Chaidir Arif Krg Sidjaya | _        | Makassar       |
| H. Ichsan Yasin Limpo         | _        | Makassar       |
| Drs. H. Mapparessa Tutu       | -        | Bugis          |
| Drs. H. Achmad Kelana         | _        | Bugis          |
| Drs. Abd. Wahid Ismail        | _        | Bugis/Makassar |
| M. Nazir Dg.Mappaseng         | -        | Makassar       |
| Drs. H. Abubakar Wasahua      | _        | Maluku         |
| H. Mansyur Palewai            | -        | Mandar         |
| Dan Pongtasik, SH             | -        | Toraja         |
| H. Umar Selle                 | -        | Makassar       |
| Stefanus Andu                 | -        | Toraja         |
| Fredrik Latuperissa, SE       | -        | Maluku         |
| H. Andi Iskandar Tompo        | · -      | Bugis/makassar |
| H. Muh. Ramli haba, SH        | -        | Makassar       |
| Drs. H. M. Yamin Amna, M. Ag  | · -      | : =            |
| H. Surya Darma, LC            | -        | Bugis          |
| H. Abustan, SH                | _        | Bugis          |
| H. Muh. Ali Gazali Beta       | -        | Bugis          |
| Drs. H. Tanring Tola          | -        | Makassar       |
| Morra Krg. Bilu               | -        | Makassar       |
| Drs. H. Abdurrahman K         | -        | Bugis          |
| H. Alimuddin, SH              | -        | Bugis          |
| Drs. M. Rappang Pagayang      | -        | Toraja         |
| Drs. H. Asrullah              | -        | Bugis          |
| Drs. Muchlis Agung, M.Si      | <u> </u> | Bugis          |
| H. hasanuddin Machmud         | -        | Bugis Makassar |
| Sugeng Nasoch                 | -        | Sunda          |
| Dra. Sasi Handajani           | -        | Sunda          |
| Drs. Siswanto Sunarso, SH. MH | -        | Jawa           |
| H. Elon Suherlan, S.IP        | ·<br>-   | · •            |
| Samtoko, S.IP                 | -        | Jawa           |
| M. Nasir Agam.                | -        | Bugis Makassar |
|                               | <u> </u> |                |

Sumber: Buku Kerja Pemerintah Propinsi Sulawesi Selatan Tahun 2004

